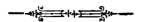


हिन्दी टीका सहित

#### ॥ श्रीः ॥

# गणेशगीता।



### कात्यायनगोत्रोद्भवकामेश्वरनाथसंस्कृतपाठ-शालामुख्याध्यापकपण्डितज्वालाप्रसाद-मिश्रकृतभाषाटीकासमलंकृता ।

मुद्रक एवं प्रकाशकः

खेमराज श्रीकृष्णदास,

अध्यक्ष : श्रीवेंकटेश्वर प्रेस,

खेमराज श्रीकृष्णदास मार्ग, मुंबई - ४०० ००४.

संस्करण : मई २०१३, संवत् २०७०

मुद्रक एवं प्रकाशक:

स्रेमराज श्रीकृष्णदासं,"

अध्यक्ष : श्रीवेंकटेश्वर प्रेस, खेमराज श्रीकृष्णदास मार्ग, मंबई - ४०० ००४.

Printers & Publishers: Khemraj Shrikrishnadass, Prop: Shri Venkateshwar Press, Khemraj Shrikrishnadass Marg, 7th Khetwadi, Mumbai - 400 004.

Printed by Sanjay Bajaj For M/s. Khemraj Shrikrishnadass Proprietors Shri Venkateshwar Press, Mumbai - 400 004, at their Shri Venkateshwar Press, 66 Hadapsar Industrial Estate, Pune 411 013.

#### प्रस्तावना.

#### 4366

संसारमें जन्म हे जिस प्राणीने अपना परहोक न सुधारा उसका जीवन कुछ इसही जन्ममें नहीं किन्तु अनेक जन्म-पर्यन्त वृथा गया. यह प्रसिद्ध है कि अनेक योनि हैं परन्त मुक्तिसाधनके लिये मनुष्यशरीरही है,यह शरीर पाकर मनुष्य संसारसागरसे पार जानेके निमित्त मानों एक चरण नौकामें धर चुका. यदि दूसरे चरण रखनेका यत्न न किया तो फिर महाअधकारमें पतित होता है। मुक्तिसाधनके निमित्त वेदान्त वंथोंका विचार और उसके अनुसार कर्तव्य करना उचित है वेदान्तंत्रथोंमें सर्वथा ब्रह्मविद्याका प्रतिपादन किया है और उसके साधन वर्णन किये हैं जिनके श्रवण मनन निदिध्यासनसे महात्मा मुक्तिको प्राप्त होते हैं उन वेदान्तग्रंथोंमें सर्व शिरोमणि और विख्यात श्रीमद्भगवद्गीता है ऐसा कौन विद्वान है जो इसका विचार न करताहा जिन्हें थोडाभी ज्ञान है वह स्तीपुरुष पूजामें इसका पाठ अवस्य करते हैं।श्रीमद्भगवद्गीता वर घर विराज रही है और उद्धार कर रही है ठीक उसीकी छायारूप श्रीमद्भेदन्यासप्रणीत गणेशपुराणान्तर्गत एकादश अध्यायमें श्रीमहरोशगीता है जो वेदान्तका साररूप है। इसमें श्रीगणेशजी

और वरेण्यराजाका संवाद है जिसमें गणेशजीने राजाको ब्रह्मविद्याका उपदेश दिया है और उसके प्रभावसे राजा मुक्ति पदवीको प्राप्त हुआहै उसी गणेशगीताकी भाषाठीका श्रीयुत परमग्रणग्राही वैश्यवंशदिवाकर सेठजी श्रीखेमराज-श्रीकृष्ण-दासजीकी आज्ञासे सरल भाषामें जो सबकी समझमें आसके किया है और अक्षरार्थ स्पष्टरीतिसे लिख दिया है जिस्से जिन्हें पढनेका थोडाभी ज्ञान है वह भली प्रकार समझ सकें और तद्नुकूल आचरणकर शान्ति लाभ करें. यदापि यह ग्रंय छोटाहै परन्तु सांख्ययोगवेदान्तका सार इसमें मथकर श्रीगणे-शजीने वर्णन कियाहै इसके अनुसार कर्तव्य करनेसे परम शान्तिलाभ होती है। इसके देखनेसे यह स्पष्ट विदित होता है कि ब्रह्ममय होनेसे क्या दशा होजाती है और वह किस प्रकारके वचन कहता है यह सब कुछ भगवान् गणेशजीके वचनोंने स्पष्ट कर दिया है जो गणेशजीके भक्तोंका सर्वस्व है. महात्माओंसे निवेदन है कि इसका अवलोकनकर मेरे परि-श्रमको सफल कीजिये और दृष्टिदोषसे कहीं चुटि रहर्गई हो उसे क्षमा कीजिये कारण कि सर्वज्ञ तो परमेश्वर है।।

> पं॰ ज्वालाप्रसाद मिश्र मुहल्ला दिनदारपुरा,

मुरादाबाद.

### ॥ श्रीः ॥ श्रीगणेशाय नमः ।



# अं मणेश्गीता 🎨

### भाषाटीका सहित

दोहा-विव्वहरण मंगलकरण, शरण सुखददातार ॥ श्रीगणेश पदकमलयुग, वन्दौं वारंवार ॥ १॥ श्रोक-ब्रह्माणमथ विष्णुं च शिवं गणपातिं तथा॥ अम्बिकां शारदां चापि वन्दे विद्योपशांतये॥१॥

शुक उवाच ।

एवमेव पुरा पृष्टः शौनकेन महात्मना॥ स सूतः कथयामास गीतां व्यासमुखाच्छ्रुताम् १ इसीप्रकारसे पूर्वकालमें महात्मा शौनकके पूछनेपर सूत-जीने व्यासजीके मुखसे श्रवण कीहुई गीत।को वर्णन कियाथा १ सूत उवाच ।

### अष्टादशपुराणोक्तममृतं प्राशितं त्वया ॥ ततोऽतिरसवत्पातुमिच्छाम्यमृतमुत्तमम् ॥२॥

स्तजी बोले हे भगवन् ! वेदन्यासजी आपने अष्टादश पुरा-णका सारह्म असृत सुझे पान कराया, परन्तु अब उससेभी अधिक रसीले उत्तम असृतपान करनेकी सुझे इच्छा है ॥२॥

येनामृतमयो भूत्वा पुमान्त्रह्मामृतं यतः॥ योगामृतं महाभाग तन्मे करुणया वद् ॥३॥

जिस अपृतको पानकर योगी ब्रह्मरूपको प्राप्त होजाते हैं हे महाभाग ! वह कृपाकर आप मुझसे वर्णन कीजिये ॥ ३ ॥ व्यास उवाच ।

अथ गीतां प्रवक्ष्यामि योगमार्गप्रकाशिनीम्।।
नियुक्ता पृच्छते सूत राज्ञे गजमुखेन या ॥४॥
व्यासजी बोले हे स्तजी ! योग मार्गकी प्रकाश करनेवाली गीताका तुमसे वर्णन करताहूं कि जिसको वरेण्य

राजाके पूछनेपर सम्पूर्ण विघ्नोंके नाज्ञक गणेज्ञजीने कहाया॥ ४॥

#### वरेण्य उवाच ।

विष्नेश्वर महाबाहो सर्वविद्याविशारद् ॥ सर्वशास्त्रार्थतत्त्वज्ञ योगं मे वक्तुमईसि ॥५॥

वरेण्य राजा बोला कि है विघ्न दूर करने हारे ! है महा-भुज ! हे सर्व विद्याओं के पंडित ! हे संपूर्ण शास्त्रके तत्त्वको जानने वाले, आप मुझसे योगमार्गका वर्णन कीजिये ॥ ५ ॥

श्रीगजानन उवाच ॥

सम्यग्व्यवसिता राजन्मतिस्तेऽनुप्रहान्मम् ॥ शृणु गीतां प्रवक्ष्यामि योगामृतमयीं नृप ॥६॥

श्रीभगवान बोले.राजन्! मेरी कृपासे तुम्हारी बुद्धि निर्मल और शास्त्रको ग्रहण करनेवाली है, सुनो मैं योगाऽमृत गीता तुमसे कहताहूं ॥ ६ ॥

न योगं योगमित्याहुर्योगो योगो न च श्रियः॥ न योगो विषयैयोंगो न च मात्रादिभिस्तथा॥७॥

"योग " इस शब्दकाही नाम योग नहीं, लक्ष्मीकी प्राप्ति होनेका नाम योग नहीं, विषय सुस्तकी प्राप्ति होनेका

#### (८) गणेशगीता-अ०१.

नाम योग नहीं, इंद्रिय सम्पन्न होनेका नाम योग नहीं है॥ ७॥

योगो यः पितृमात्रादेर्न स योगो नराधिप ॥ यो योगो बन्धुपुत्रादेर्यश्चाष्ट्रभृतिभिः सह ॥८॥

हे राजन् ! माता पिताके समागमका नाम योग नहीं, अ आठ प्रकारकी सिद्धि और वंधुपुत्रादिकी प्राप्तिका नामभी योग नहीं है ॥ ८॥

न स योगः स्त्रिया योगो जगदद्धतरूपया ॥ राज्ययोगश्च नो योगो न योगो गजवाजिभिः९॥

अत्यन्त रूपवती स्त्रीकी प्राप्तिका नाम योग नहीं है, राज्यकी प्राप्ति तथा हाथी घोडेकी प्राप्तिका नाम योग नहीं है ॥ ९ ॥

योगो नेन्द्रपदस्यापि योगो योगार्थिनः प्रियः॥ योगो यःसत्यलोकस्य न स योगो मतो मम१०

इन्द्रपद्की प्राप्तिका नाम योग नहीं है, योगद्वारा प्रिय सिद्धिकी इच्छा करनेका नाम योग नहीं है, सत्यलोककी प्राप्तिकोभी मैं योग नहीं मानता ॥ १०॥ शैवस्य योगो नो योगो वैष्णवस्य पदस्य यः॥ न योगो भूप सूर्य्यत्वं चन्द्रत्वंन कुबेरता॥११॥

शिवपदकी प्राप्तिहोनी, वैष्णवपदकी प्राप्तिहोनी उसका भी नाम योग नहीं, हे राजन् ! सूर्य चंद्र और कुबेरके पदकी प्राप्ति होनेकाभी नाम योग नहीं ॥ ११ ॥

नानिलत्वं नानलत्वं नामरत्वं न कालता ॥ न वारुण्यं न नैऋत्यं योगो न सार्वभौमता। १२॥

वायुस्वरूप, अग्निस्वरूप, देवस्वरूप, कालस्वरूप, वरुणस्व-रूप, निर्ऋतिस्वरूप, सम्पूर्ण पृथ्वीके राजपानेका नाम भी योग नहीं है ॥ १२ ॥

योगं नानाविधं भूप युञ्जन्ति ज्ञानिनस्ततम् ॥ भवंति वितृषा लोके जिताहारा विरेतसः ॥१३॥

हे राजन् ! योग अनेक प्रकारका है, परन्तु योग वही है, जिसको प्राप्त होकर ज्ञानी लोग संसारसे विरक्त होते हैं तथा आहार जीतकर इच्छा रहित होते हैं ॥ १३॥

पावयन्त्यखिलां छोकान्वशीकृतजगत्रयाः ॥ करुणापूर्णहृदया बोधयन्त्यपिकांश्चन ॥३४॥ ज्ञानीलोग तीनों जगत्को अपने वशमें करके सम्पूर्ण जगत्को पवित्र करते हैं, उनका हृदय द्यासे पूर्ण होता है, वह किसीको बोधभी करते हैं॥ १४॥

जीवन्स्रका द्वदे मग्नाः परमानन्दरूपिणी ॥ निमील्याक्षीणि पश्यंतः परं ब्रह्म इदिस्थितम् १५ वह जीवनमुक्त होकर परमानन्दरूपी पदमें मम होते हैं, और नेत्रमूंदकर हृदयमें स्थित परब्रह्मका दर्शन करते हैं॥१५॥ ध्यायन्तः परमं ब्रह्म चित्ते योगवशीकृतम्॥ भूतानि स्वात्मना तुल्यं सर्वाणि गणयन्ति ते १६ योगसे वशीभूत किये चित्तमें परब्रह्मका ध्यान करते हैं. सम्पूर्ण प्राणियोंको ज्ञानी अपनी तल्य जानते हैं ॥ १६॥ येन केनचिदाच्छिन्ना येनकेनचिदाहताः॥ येन केन चिदाकृष्टा येन केनचिदाश्रिताः ॥१७॥ कहीं किसी कारणसे आच्छन्न कहीं किसीसे ताडित, कहीं किसीसे आकर्षित, कहीं किसीसे आश्रित ॥ १७ ॥ करुणापूर्णहृदया अमन्ति धरुणीतले ॥

करुणारूणहृदया अमान्त घरणातल ॥ अउमहाय लोकानां जितकोघा जितेदियाः।१८॥ दयापूर्ण हृदय होकर पृथ्वीमं भ्रमण करते हैं, क्रोधको जीते जितेन्द्रिय हुए, लोकोंपर अनुग्रह करनेको विचरते हैं १८ देहमात्रभृतो भूप समलोष्टाश्मकाश्चनाः ॥ एताहशा महाभाग्याःस्युश्चक्षुर्गोचराःप्रिय॥१९॥

हे राजन । वे केवल देहमात्रकोही धारण करनेहारे, मट्टी, पत्थर सुवर्णमें समान हाष्टे करनेवाले, इस प्रकारके महाभाग पुरुष जिस योगके द्वारा दृष्टिगोचर होजाते हैं ॥ १९ ॥

तिमदानीमहं वक्ष्ये शृणु योगमनुत्तमम् ॥

श्रुत्वा यं मुच्यते जन्तुःपापेभ्यो भवसागरात्२०

उस श्रेष्ठ योगको मैं तुमसे इस समय कहता हूं जिसके श्रवण करनेसे यह प्राणी पापोंसे और भवसागरसे पार हो जाता है ॥ २० ॥

शिवं विष्णों च शक्तों च सूर्यें मिय नराधिप।।
याऽभेदबुद्धियोंगःस सम्यग्योगों मतो मम २१॥
हे राजन् ! शिव, विष्णु, शक्ति, सूर्य और मुझमें जो,अभेद बुद्धि करनी है उसीका नाम में यथार्थ योग मानताहूं॥२१॥ अहमेव जगद्यस्मात्सृजामि पालयामि च ॥ कृत्वा नानाविधं वेषं संहरामि स्वलीलया २२॥ मैंही इस जगत्की उत्पत्ति पालन और संहार अपनी लीलासेही अनेक वेषधारणपूर्वक करताहूं ॥ २२ ॥ अहमेव महाविष्णुरहमेव सदाशिवः ॥ अहमेव महाशक्तिरहमेवार्यमा प्रिय ॥ २३ ॥

मेंही महाविष्णु, मेंही सदाशिव, गैंही महाशक्ति और मेंही सर्य और यम हं॥ २३॥

अहमेको नृणां नाथो जातः पञ्चविधः पुरा ॥ अज्ञानान्मां न जानन्ति जगत्कारणकारणम्२४

मैंही एक मनुष्योंका स्वामी, इन पांच प्रकारसे पूर्वकालमें उत्पन्न हुआहूं, मैं जगत्की कारण मायाका भी कारणहूं मुझको अज्ञानी लोग नहीं जानते ॥ २४॥

मत्तोऽमिरापो धरणी मत्त आकाशमाहतौ॥ ब्रह्मा विष्णुश्च रुद्रश्च लोकपाला दिशो दश२५॥

मुझहीसे अग्नि जल आकाश धरणी पवन ब्रह्मा विष्णु रुद्र लोकपाल दशों दिशा उत्पन्न हुई हैं॥ २५॥

वसवो मुनयो गावो मनवः पशवोऽपि च ॥ सरितः सागरा यक्षा वृक्षाः पक्षिगणा अपि२६॥ इसी प्रकार आठ वसु, मुनि, गी, मनु, पशु, नदी, समुद्र, यज्ञ, वृक्ष, पिक्षयोंके समूह ॥ २६ ॥

तथैकविंशतिः स्वर्गा नागाः सप्त वनानि च ॥

मनुष्याःपर्वताःसाध्याःसिद्धारक्षोगणास्तथा२७

इक्षीस स्वर्ग, सात नाग, वन मनुष्य पर्वत साध्य सिद्ध
राक्षस इत्यादिक सब मुझसे हुए हैं ॥ २७॥

अहं साक्षी जगच्चश्चरिलप्तः सर्वकर्मभिः॥ अविकारोऽप्रमेयोऽहमब्यक्तो विश्वगोऽब्ययः २८

मैंही सबका साक्षी हूं तथा सब जगत्का नेत्र, सब कमें से अलिप्तहूं निर्विकार, अप्रमेय अर्थात् प्रमाणों द्वाराभी जाननेमें नहीं आता, अव्यक्त, सम्पूर्ण जगत्में व्याप्त और अविनाशी हूं ॥ २८ ॥

अहमेव परं ब्रह्माव्ययानन्दात्मकं नृप ॥
मोइयत्यखिलान्माया श्रेष्ठान्मम नरानमून्॥२९
हे राजन् ! मेंही परब्रह्म अव्यय आनन्दस्वरूप हूं मेरी माया
सम्पूर्ण जगत्को तथा श्रेष्ठ पुरुषोंकोभी मोहित करती है ॥२९॥

सर्वदा षड्विकारेषु तानियं योजयद्भृशम् ॥ हित्वाजापटलं जन्तुरनेकैर्जन्मभिः शनैः ॥३०॥ जो माया सदा कामकोधादि छः विकारोंमें इन प्राणियोंको लगादेती है, योगसे जब श्नैः श्नैः अनेक जन्मके मायाके कपाट दूर हो जाते हैं॥ ३०॥

विरज्य विन्दिति ब्रह्म विषयेषु सुबोधतः ॥ अच्छेद्यं शस्त्रसंघातैरदाह्ममनलेन च ॥ ३१॥ तब यह प्राणी विषयोंसे जागकर और उनसे विरक्तहो पर-ब्रह्मको जानते हैं, जो ब्रह्म शख्न समूहोंसे छेदन नहीं होसक्ता अग्निसे दुग्ध नहीं होसका। ३१॥

अक्केंद्यं भूप भुवनैरशोष्यं मारुतेन च ॥ अवध्यं वध्यमानेऽपि शरीरेऽस्मिन्नराधिप ।३२।

जलसे गल नहीं सक्ता पवनसे सूख नहीं सकता, हे राजन् ! जो इस शरीरके नष्ट होनेपर भी नष्ट नहीं होता वहीं ब्रह्म है ॥ ३२ ॥

यामिमां पुष्पितां वाचं प्रशंसन्ति श्रुतीरिताम्॥ त्रयीवादरता मृढास्ततोऽन्यन्मन्वतेऽपि न ३३॥

वेदत्रथीमें प्रीति करनेहारे केवल कर्म करनेहारे मूढलोग श्रुतिकी कही हुई फल प्रतिपादक वाणीकीही प्रशंसा करते हैं दूसरी बातको नहीं मानने हैं॥ ३३॥

कुर्वति सततं कर्म जन्ममृत्युफलप्रदम् ॥ स्वर्गैश्वर्यरता ध्वस्तचेतना भोगवृद्धयः ॥३४॥ इसी कारण वे जन्म और मृत्युके फल देनेहारे कर्मीको सदा करते रहते हैं वे स्वर्गके ऐश्वयों में ही लगे रहते हैं, उन भागबुद्धिवालोंकी चेतना नष्ट होजाती है ॥ ३४॥ सम्पादयंति ते भूप स्वात्मना निजबधनम् ॥ संसारचकं युञ्जन्ति जडाः कर्मपरा नराः॥३५॥ हे राजन ! वे आपही अपने निमित्त बंधन बनाते हैं, मूढ और कर्मपरायण मनुष्य संसारचक्रमें पडते हैं ॥ ३५॥ यस्य यद्विहितं कर्म तत्कर्तव्यं मद्र्पणम् ॥ ततोऽस्य कर्मबीजानामुच्छिन्नाः स्युर्महांकुराः ३६ जिसको जो कर्म विधान किया है, वह मेरे अर्पण करना चाहिये, तब इन प्राणियोंके कर्मरूप बीजोंके महा अंकर

नष्ट हों ॥ ३६ ॥

चित्तशुद्धिश्च महती विज्ञानसाधिका भवेत् ॥ विज्ञानेन हि विज्ञानं परं ब्रह्म मुनीश्वरैः ॥३७॥ चित्तकी शुद्धि होनेसेही विज्ञानकी प्राप्ति होती है, विज्ञानके

द्वाराही ऋषियोंने परब्रह्मको जाना है ॥ ३७ ॥

तस्मात्कर्माणि कुर्वीत बुद्धियुक्तो नराधिप ॥ न त्वकर्मा भवेत्कोऽपि स्वध्मत्याग्वांस्त्रथा ३८

हे राजन ! इसकारण जो कर्मकरे वह बुद्धियुक्त है अर्थात् मेरे अर्पण करे, कारण कि जिस कर्मका त्याग होनेसे स्वध-मेका त्याग होता है वह त्याग उचित नहीं है ॥ ३८॥

जहाति यदि कर्माणि ततः सिद्धिं न विंदति॥ आदौ ज्ञानेनाधिकारः कर्मण्येव स युज्यते३९॥

जो कर्मका त्याग करेगा तो चित्त गुद्धि नहीं होगी, चित्त-शुद्धि न होनेसे ज्ञानकी प्राप्ति नहीं होगी, और सिद्धिकीभी प्राप्ति नहीं होगी, विना चित्त शुद्धिके ज्ञानमें अधिकार नहीं है, इसकारण प्रथम आसक्तिरहित होकर कर्म करना उचित है ३९॥

कर्मणा शुद्धहृदयोऽभेदबृद्धिमुपैष्यति ॥ स च योगः समाख्यातोऽमृतत्वाय हि करुपते४० कर्मते शुद्ध हृदय होकर अमेद बुद्धिको प्राप्त होता है, उसीका नाम योग है, जिससे प्राणी अमर होजाता है ॥ ४०॥ योगमन्यं प्रवक्ष्यामि शृणु भूप तदुत्तमम् ॥ पशौ पुत्रे तथा मित्रे शत्रौ बन्धौ सुहृज्जने॥४१॥ हे राजन ! मैं और भी उत्तम योग कहताहूं तुम उसे सुनो, पशु, मित्र, पुत्र, शञ्ज, बंधु तथा सज्जन पुरुष ॥ ४१ ॥ बहिर्दृष्ट्या च समया हृत्स्थयालोकयेतपुमान् ॥ सुखे दुःखे तथाऽमर्षे हर्षे भीतौ समो भवेत्४२॥ इन सबमें समान दृष्टि करनी चाहिये, बाहर भीतर एकसी दृष्टि रखनी, सुख, दुःख, क्रोध, हर्ष, भय इनमें समान रहना चाहिये॥ ४२ ॥

रोगाप्ती चैव भोगाप्ती वा जये विजयेऽपि च ॥ श्रियोऽयोगे च योगे च लाभालाभेमृतावपिश्व ॥ रोगकी प्राप्ति हो, चाहे भोगकी प्राप्तिहो, जयहो, विजयहो लक्ष्मीकी प्राप्ति, अप्राप्ति, हानि,लाभ, जन्म, मरण, इन सबमें मनको समान रखना उचित है ॥ ४३॥

समो मां वस्तुजातेषु पश्यन्नन्तर्बहिः स्थितम् ॥
सूर्य्यं सोमे जले वह्नौ शिवे शक्तौ तथानिले ४४
सम्पूर्णं वस्तुओंमें समान भावसे बाहर भीतर मुन्ने स्थित
जानना, सूर्य, चन्द्रमा, जल, आग्ने, शिव, शक्ति, वायु॥४४॥
द्विजे द्वदे महानद्यां तीर्थे क्षेत्रेऽघनाशिनि ॥
विष्णौ च सर्वदेवेषु तथा यक्षोरगेषु च ॥४५॥

ब्राह्मण, छोटे सरोवर,महानदी,तीर्थ पापहारी क्षेत्र, विष्णु, सम्पूर्ण देवता, यक्ष, उरग ॥ ४५ ॥

गन्धर्वेषु मनुष्येषु तथा तिर्यग्भवेषु च ॥ सततं मां हि यः पश्येत्सोऽयं योगविदुच्यते ४६ गन्धर्व, मनुष्य, तिरछे चलनेहारे जीव, इन सबमें जो मुझे सदा समान दृष्टिसे देखता है वही योगका जाननेहारा कहाता है ॥ ४६ ॥

संपराहृत्य स्वार्थेभ्य इन्द्रियाणि विवेकतः ॥
सर्वत्र समताबुद्धिः स योगो भूप मे मतः ॥४७॥
हे राजन् ! जो ज्ञानद्वारा इन्द्रियोंको स्वार्थते इटाकर
सर्वत्र समान बुद्धि रखता है, वही योग मानागया है ॥ ४७॥
आत्मानात्मविवेकेन या बुद्धिर्देवयोगतः ॥
स्वधर्मासक्तिचित्तस्य तद्योगोयोग उच्यते॥४८॥
अपने धर्ममें आसक्त चित्त प्राणीकी दैवयोगते जो
आत्मा और अनात्माके विचारकी बुद्धि उत्पन्न होती है,
उस बुद्धिके योगकाही नाम योग है ॥ ४८॥
धर्माधर्मी जहातीह तया त्यक्त उभाविष ॥
अतो योगाय युश्चीत योगो वैधेष्ठ कौशलम् ४९

और उसी बुद्धिके न होनेसे यह प्राणी धर्म अधर्मका त्याग करता है,इसकारण योगमें बुद्धि लगानी उचित है, निष्काम कर्ममें कुशलता ही योग है ॥ ४९॥

धर्माधर्मफले त्यका मनीषी विजितेन्द्रियः ॥ जन्मबन्धविनिर्मुक्तःस्थानं संयात्यनामयम् ५०

जितेन्द्रिय बुद्धिमान् धर्म और अधर्मके फलको त्यागन करके जन्म बन्धनसे मुक्त होकर अनामय (ब्रह्मलोक) को प्राप्त होता है ॥ ५०॥

यदा ह्यज्ञानकाळुष्यं जन्तोर्बुद्धिः क्रमिष्यति ॥ तदासौ याति वैराग्यं वेदवाक्यादिषु क्रमात्५१

जब इस प्राणीकी बुद्धि मोहरूपी अविद्यासे रहित होगी तब क्रमसे इस प्राणीका श्रवणयोग्य वेदवाक्यादिकोंमें जो फल प्रतिपादन करते हैं उनमें क्रमसे वैराग्य होगा ॥ ५१॥

त्रयीविप्रतिपन्नस्य स्थाणुत्वं यास्यते यदा ॥ परात्मन्यचला बुद्धिस्तदासौ योगमाष्ठ्रयात्५२

जब तीनों बेदोंमें प्रतिपादन किये कमेंसे यह बुद्धि परमा-त्मामें लगकर निश्चल होजाय तब इस प्राणीको योगकी प्राप्ति होती है ॥ ५२ ॥ ( २० )

मानसानिखलान्कामान्यदा धीमांस्त्यजेत्प्रिय। स्वात्मनि स्वेन संतुष्टःस्थिरबुद्धिस्तदोच्यते ५३

हे निय! जब यह बुद्धिमान् मनके सम्पूर्ण कामोंको त्यागन कर दे, अपने आत्मामें आपहीसे संतुष्ट हो तब यह स्थिर-बुद्धि कहाता है ॥ ५३॥.

वितृष्णः सर्वसौख्येषु नोद्वियो दुःखसंगमे ॥ गतसाध्वसरुड्रागः स्थिरबुद्धिस्तदोच्यते ॥५४॥

किसीप्रकारके भी संसारी सुखोंमें तृष्णा न करनी,दुःखमें उद्दिप्त न होना, भय, कोध और राग न होना यही स्थिर-बुद्धिका लक्षण है ॥ ५४ ॥

यथाऽयं कमठोऽङ्गानि संकोचयति सर्वतः॥ विषयेभ्यस्तथा खानि संकर्षेद्योगतत्परः॥५५॥

जिसप्रकारसे कछुआ सब ओरसे अपने अंग सिकोड छेता है इसीप्रकारसे योगीको उचित है कि विषयोंसे इंद्रियोंको खींचे ५५ व्यावर्तन्ते ऽस्य विषयास्त्यक्ताहारस्यविष्मणः ॥ विना रागं च रागोऽपि हष्ट्वा ब्रह्म विनश्यति ५६ भोजन त्यागनेवा छेके विषय नष्ट हो जाते हैं परन्तु उनका

अनुभव बना रहता है परन्तु वैराग्यसे ब्रह्मकी प्राप्ति होनेसे वह राग भी नष्ट हो आता है ॥ ५६ ॥

विपश्चिद्यतते भूप स्थितिमास्थाय योगिनः ॥
मन्थियत्वेन्द्रियाण्यस्य हरंति बलतो मनः ५७

हे राजन ! जिनके इन्द्रिय वशमें नहीं हैं, वे स्थिर प्रज्ञा-वाले नहीं होते हैं, इन्द्रियगण मोक्षके प्रयत्न करनेवाले विद्रान् पुरुषका भी मन हर लेती हैं, इसकारण इंद्रियोंको वशमें करनेका यत्न करना ॥ ५७ ॥

युक्तस्तानि वशे कृत्वा सर्वदा मत्परो भवेत्॥ संयतानीन्द्रियाणीइ यस्यासौ कृतधीर्मतः ५८॥

इन्द्रियोंको वरामें करके सदा योगीको मेरा परायण होना चाहिये, कारण कि जिसकी इन्द्रियें वरामें होगई हैं उसीको स्थिरपत्र कहते हैं ॥ ५८॥

चिन्तयानस्य विषयान्संगस्तेषूपजायते ॥ कामःसंजायते तस्मात्ततः क्रोधोऽभिवर्द्धते ५९॥

विषयोंकी चिन्ता करनेवाळे पुरुषको उन सर्वोमें अनुराग होजाता है, आसक्तिसे कामना होती है, उससे क्रोधकी उत्पत्ति होती है ॥ ५९ ॥ कोघादज्ञानसंभूतिर्विश्रमस्तु ततः स्मृतेः ॥ श्रंशात्स्मृतेर्मतेर्ध्वसस्तद्धंसात्सोऽपि नश्यति६०

कोधसे अज्ञान और इससे स्पृतित्रंश होता है, स्पृति-श्रंशसे बुद्धि नष्ट होती है, और बुद्धि नष्ट होनेसे यह प्राणी नष्ट होजाता है॥ ६०॥

विना द्वेषं च रागं च गोचरान्यस्तु खेश्चरेत् ॥ स्वाधीनहृदयो वश्यैः संतोषं स समृच्छति ६१॥

अनुराग और द्वेषसे रहित अपने वशमें आई इन्द्रियोंसे विषयोंका भोग करके भी चित्तको वशीभूत किये जन शान्तिको प्राप्त होते हैं॥ ६१॥

त्रिविधस्यापि दुःखस्य संतोषं विलयो भवेत् ॥
प्रज्ञया संस्थितश्चायं प्रसन्नहृदयो भवेत् ॥६२॥
एक संतोषकी प्राप्ति होनेसे तीनों प्रकारके दुःखनष्ट होजाते
हैं, इसीप्रकार स्थिरप्रज्ञावालेका मन प्रसन्न होजाता है ॥६२॥
विना प्रसादं न मतिर्विना मत्या न भावना ॥
विना तां न समो भूप विना तेन कुतः सुखम्६३
विना चित्तपसन्न दुए खुदिकी प्राप्ति नहीं और बुद्धिके

विना श्रद्धा नहीं, श्रद्धाके विना शान्ति नहीं और शान्तिके विना सुख नहीं होता ॥ ६३ ॥

इंद्रियाश्वान्विचरतो विषयाननुवर्तते ॥ यन्मनस्तन्मतिं इन्यादप्सु नावं मरुद्यथा॥६४॥

पवन जिसमकार नावको जलमें डुबो देती है वैसेही मन विषयोंमें विचरनेवाले अवशीभूत इंद्रियरूपी घोडोंमेंसे जिसके अनुकूल चलता, वही उसकी मन्नाको हर लेता है ॥ ६४॥

या रात्रिः सर्वमूतानां तस्यां निद्राति नैव सः॥ न स्वपंतीह ते यत्र ता रात्रिस्तस्य भूमिप ६५

अज्ञानसे आच्छादित सम्पूर्ण प्राणियोंके लिये जो आत्म-ज्ञान रात्रि स्वरूप है, उसमें इन्द्रिय वदा करनेहारे संयमी योगी जागते हैं, और जिस विषयबुद्धिमें संपूर्ण प्राणी जागते हैं, वह विषय भोग ज्ञानियोंके लिये रात्रि स्वरूप है ॥ ६५ ॥

सरितां पतिमायांति वनानि सर्वतो यथा ॥ आयांति यं तथा कामा न स शांतिं कविछभेत ६६

जिसप्रकारसे सब निर्देश और जल समुद्रमें प्रवेश कर जाते हैं और उसकी तृप्ति नहीं होती, इसीप्रकार सब कामना पूर्ण होनेवालेको भी शान्ति नहीं होती ॥ ६६ ॥ अतस्तानीह संरुध्य सर्वतः खानि मानवः॥ स्वस्वार्थेभ्यः प्रधावंति बुद्धिरस्य स्थिरा तदा६७

इसकारण प्राणीको उचित है कि, सब प्रकारसे विषयोंकी ओर धावमान होती हुई इन्द्रियोंको वशमें करे, तब इसकी बुद्धि स्थिर हो ॥ ६७ ॥

ममताइंकृती त्यका सर्वान्कामांश्च यस्त्यजेत्॥ नित्यं ज्ञानरतो भूत्वा ज्ञानान्मुक्तस यास्यति॥

जो ममत्व अहंकार और सब कामनाओंका त्याग करताहै, नित्य ज्ञानमें मन्न रहताहै वह ज्ञानसे मुक्तिको मान्न होजाता है६८

एवं ब्रह्मधियं भूप यो विजानाति दैवतः॥ तुर्यामवस्थां प्राप्यापि जीवन्मुक्तिं प्रयास्यति ६९

ॐतत्सादिति श्रीमहणेशगीतासूपनिषदर्थगर्भासुयोगामृता-र्थशास्त्रे श्रीमन्महागणेशपुराणे उत्तरखण्डे बाल-चरिते गजाननवरेण्यसंवादे सांख्यसारार्थ-योगो नाम प्रथमोऽध्यायः ॥ १॥ हे राजन ! जो दैवगितसे इस ब्रह्मज्ञानयुक्त बुद्धिको प्राप्त हो जाता है वह तुर्या अवस्थाको प्राप्त होकर जीवन्युक्त हो जाता है ॥ ६९ ॥

हो जाता है ॥ ६९ ॥ ॐतरसदिति श्रीमद्रणेशगीतास्त्रपनिषदर्थगर्भासु योगामृतार्थ-शास्त्रे श्रीमन्महागणेशपुराणे उत्तरखण्डे वाळचरिते गजाननवरेण्यसंवादे पण्डितज्वालामसादमिश्र-कृतभाषाटीकायां सांख्यसारार्थयोगो-नाम प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

म <u>अथमाञ्च्यायः</u> ॥ १ । वरेण्य उवाच् ।

ज्ञाननिष्ठा कर्मनिष्ठा द्वयं प्रोक्तं त्वया विभो । अवधार्य वदैकं मे निःश्रेयसकरं नु किम् ॥ १ ॥

वरेण्यने कहा हे भगवन ! ज्ञाननिष्ठ और कर्मनिष्ठ आपने दोनोंका वर्णन किया इसमें मुझे संदेह होता है, इसकारण आप दोनोंमें एक निश्चयकर जो कल्याणदायक हो सो कहिये॥१॥

गजानन उवाच ।

अस्मिश्वराचरे स्थित्यौ पुरोक्ते द्वे मया प्रिय ॥ सांख्यानां बुद्धियोगेन वैधयोगेन कर्मणाम् ॥२॥

श्रीगजानन बोले कि हे राजन् ! इस चराचर जगत्में दो प्रकारकी स्थिति है, ज्ञान योगसे सांख्य शास्त्र जाननेवालोंकी और कर्भयोगसे कर्मके अधिकारी चित्त शुद्धिरखनेवाले योगियोंकी ॥ २ ॥ अनारमेण वैधानां निष्क्रियः पुरुषो भवेत ॥
न सिर्द्धियाति संत्यागात्केवलात्कर्मणो नृप॥३॥
कर्मोंके आरंभ न करनेसे यह पुरुष निष्क्रिय हो जाता है,
हे राजन ! केवल कर्मोंहीके त्यागनेसे सिद्धि नहीं होती ॥३॥
कदाचिदिक्रियः कोऽपि क्षणं नैवावितष्ठते ॥
अस्वतन्त्रः प्रकृतिजेर्गुणेः कर्म च कार्यते ॥४॥
किसी दशामें क्षणमात्रभी कर्मविना किये कोई नहीं रह
सकता है,राग देवादि स्वाभाविक ग्रण सबको ही अवश करके
कर्म कराते हैं, तत्त्वज्ञान होनेसे प्रथम कर्म त्यागनेसे चित्तकी

किया नहीं हो सकती ॥ ४॥

कर्मकारींद्रियम्रामं नियम्यास्ते स्मरन्युमान् ॥

तद्गोचरान्मंदिचत्तो थिगाचारः स भाष्यते॥५॥

जो कर्म करनेवाला, इन्द्रियोंको मनहीं मनमें रोककर
इन्द्रियोंके विषयोंका स्मरण करता है, उस द्वरात्माको तुच्छ
आचारवाला कहा जाता है॥ ६॥

तद्वामं संनियम्यादौ मनसा कर्म चारभेत् ॥ इंद्रियैः कर्मयोगं यो वितृष्णः स परो नृप ॥६॥ और जो मनसे इन्द्रियोंको संयम करके, कर्म इन्द्रियोंसे कर्मयोगका अनुष्ठान करता है, वही फलकी कामना न करनेवाला ही श्रेष्ठ है ॥ ६ ॥

अकर्मणः श्रेष्ठतमं कर्मानीहाकृतं तु यत् ॥ वर्ष्मणः स्थितिरप्यस्याकर्मणो नैव सेत्स्यति ॥

कर्म न करनेसे फलकी कामना न करके कर्मका करना श्रेष्ठ हैं कारण कि सब कर्मेंसि रहित होनेसे शरीरयात्रा भी नहीं हो सकती॥ ७॥

असमर्प्य निबध्यन्ते कर्म तेन जना मिय ॥ कुर्वीत सततं कर्मानाशोऽसंगो मदर्पणम् ॥८॥

प्राणी कर्मीका फल मुझमें जो समर्पण नहीं करते, इसी कारण वे वंधनमें पडते हैं, इस कारणसे निष्काम कर्मका अनुष्ठान करना उचित है, और जो करो सब ईश्वरार्पण करो और असंग अर्थात् उनमें आसक्ति मत करो॥ ८॥

मद्थें यानि कर्माणितानि बंधन्ति न कचित्।। सवासनमिदं कर्म बंधाति देहिनं बलात्॥९॥

जो कर्म मेरे निमित्त किये जाते हैं वे बन्धनके निमित्त नहीं होते, जो वासनापूर्वक कर्म हैं वे हा बलसे प्राणीको बांधते हैं॥ ९॥ वर्णानसृष्ट्वावदं चाहं सयज्ञांस्तानपुरा प्रिय ॥
यज्ञेन ऋध्यतामेष कामदः कल्पवृक्षवत् ॥१०॥
पूर्व कालमें मैंने यज्ञरूपी नित्यकर्मकेही साथ साथ मनुष्योंको रचकर कहा-हे मनुष्यो ! तुम वृद्धिको प्राप्त हो, यह
क्रिया तुम्हारी इष्ट सिद्धिकी देनेवाली हो ॥ १०॥

सुरांश्रान्नेन प्रीणध्वं सुरास्ते प्रीणयन्तु वः ॥
लभत्वं परमं स्थानमन्योन्यप्रीणनातिस्थरम् १ १
तुम देवताओंको अन्नसे तृप्त करो, देवता तुमको वर्षा
आदिसे प्रसन्न करेंगे, इसप्रकार परस्पर बृद्धि करते हुए तुम

और देवता सब श्रेष्ठ स्थानको प्राप्त हो ॥ ११ ॥

इष्टा देवाः प्रदास्यन्ति भोगानिष्टान्सुतर्पिताः॥ तैर्दत्तांस्तान्नरस्तेभ्योऽदत्त्वाभुङ्के स तस्करः १२

देवता प्रसन्न होकर तुम्हारे मनोवांछित मनोरथोंको पूर्ण करेंगे, उन देवतोंके दिये पदार्थींसे उनका आराधन किये विना जो भोग भोगता है वह चोर है॥ १२॥

हुतावशिष्टभोक्तारो मुक्ताः स्युः सर्वपातकैः ॥ अदन्त्येनो महापापा आत्महेतोःपचन्ति य १३ जो देवताका आराधनरूप यज्ञ करके अवशिष्ट अन्न भोजन करते हैं, वे सब पापोंसे मुक्त होते हैं, और जो अपने निर्मित्त भोजन करते हैं, वे पापी मानो पापही भोजन करते हैं॥ १३॥

ऊर्जो भवन्ति भूतानि देवादब्रस्य संभवः॥ यज्ञाच देवसंभूतिस्तदुत्पत्तिश्च वैधतः॥ १४॥

अन्नसे ही पाणी उत्पन्न होते हैं, और अन्न वर्षासे उत्पन्न होता है और वर्षा यज्ञसे उत्पन्न होती है, और कर्मसे यज्ञकी उत्पत्ति होती है ॥ १४ ॥

ब्रह्मणो वैधमुत्पत्रं मत्तो ब्रह्मसमुद्भवः ॥ अतोयज्ञेचविश्वस्मिन्स्थितं मांविद्धि भूमिप१५

कर्म ब्रह्मसे उत्पन्न होता है, इस कारण हे राजन् ! इस यज्ञमें और विश्वमें स्थित आप मुझे जानिये ॥ १५॥

संसृतीनां महाचकं क्रामितव्यं विचक्षणेः॥ स मुदा प्रीणते भूपेन्द्रियकीडोऽघमो जनः १६॥

इस आवागमनरूपी संसारचक्रसे बुद्धिमानोंको पार जाना उचित है. हे राजन् ! जो प्राणी अधम है, वह इन्द्रियोंकी क्रीडासे सुख मानते हैं ॥ १६॥ अन्तरात्मिन यः प्रीत आत्मारामोऽखिलप्रियः॥ आत्मतृप्तो नरो यः स्यात्तस्यार्थो नैव विद्यते १७

जो अन्तरात्मामें प्रीति करनेवाले हैं, वही आत्माराम और सबके प्यारे हैं, जो प्राणी आत्मतृप्त हैं उन्हें किसी बातकी इच्छा नहीं रहती॥ १७॥

कार्याकार्यकृतीनां स नैवाप्नोति शुभाशुभे ॥ किंचिदस्य न साध्यं स्यात्सर्वजंतुषु सर्वदा १८॥

इस प्रकारके प्राणी कार्याकार्य करके भी शुभ अशुभ फलको नहीं प्राप्त होते, यह कुछ करें अथवा न करें तोभी उनको कुछ प्रयोजन नहीं, सम्पूर्ण प्राणियोंमें इनका कोई भी प्रयोजनाधार नहीं, ऐसे पुरुषोंको कुछ साध्य नहीं ॥१८॥

अतोऽसक्ततया भूप कर्त्तव्यं कर्म जंताभिः॥

सक्तोऽगतिमवाप्नोति मामवाप्नोति तादृशः॥१९॥ इस कारण हे राजन ! आसक्ति रहित होकर प्राणियोंको

कम करना उचित है, जो आसक्त होताहै उसकी दुर्गात होती है, और अनासक्त मुझे प्राप्त हो जाताहै ॥ १९॥

परमां सिद्धिमापन्नाः पुरा राजर्षयो द्विजाः॥ संप्रहाय हि लोकानां तादृशं कर्म चारभेत् २०॥ हे राजन् ! कर्म करनेसे बहुतसे राजर्षि परमसिद्धिको प्राप्त हुए हैं. लोक संप्रहके निमित्तही अनासक्त होकर कर्म करने उचित हैं ॥ २०॥

श्रेयान्यत्कुरुते कर्म तत्करोत्यिखलो जनः ॥
मनुते यत्प्रमाणं स तदेवानुसरत्यसौ ॥२१॥
जो कर्म महत् पुरुष करते हैं, वही कर्म और सब करते हैं
वह जिसका प्रमाण करते हैं, दूसेर भी उसीको मानते हैं ॥२१॥
विष्टिपे मे न साध्योऽस्ति कश्चिद्यों नराधिप ॥
अनालब्धश्च लब्धव्यःकुर्वे कर्म तथाप्यहम् २२॥
हे राजन् ! मुझे कोई वस्तु स्वर्गीदिमें दुर्लभ नहीं है, और
में कर्म करके किसी अलभ्य वस्तुको प्राप्त होनेकी भी इच्छा
नहीं करताहूं ॥ २२ ॥

न कुर्वेऽहं यदा कर्म स्वतन्त्रोऽलसभावितः ॥
करिष्यन्ति मम ध्यानं सर्वे वर्णा महामते॥२३॥
और जो में आल्सी और स्वतंत्र होकर कर्म न कर्द्धं तो
सबही वर्ण कर्म छोडकर केवल मेरा ध्यानहीं करें ॥ २३ ॥
भविष्यन्ति ततो लोका उच्छित्राः संप्रदायिनः॥
हंता स्यामस्य लोकस्य विधाता शंकरस्यच२४॥

हे महामतिमान राजा ! तब मेरे ऐसा करनेसे सब वर्ण आचार भ्रष्ट हो जायँगे. इससे इस वर्णसंकरका करने-वाला भी मैं ही हूंगा ॥ २४॥

# कामिनो हि सदा कामैरज्ञानात्कर्मकारिणः॥ लोकानां संग्रहायैतद्विद्वान् कुर्यादसक्तधीः॥२५॥

जिस प्रकारसे कामनावाले अज्ञानसे सदा कर्म करते रहते हैं, इसीप्रकार विद्वान्को उचित है कि लोकसंग्रहके निमित्त आसक्ति रहित होकर कर्म करता रहे॥ २५॥

# विभिन्नत्वमितं जह्यादज्ञानां कर्मचारिणाम् ॥ योगयुक्तः सर्वकर्माण्यपयेन्मयि कर्मकृत् ॥२६॥

अज्ञानसे कर्म करनेवालोंकी भेदबुद्धिको त्याग करै, योगयुक्त होकर कर्म करताहुआ वे सब कर्म मुझे अर्पण करदे ॥ २६॥

# अविद्यागुणसाचिव्यात्कुर्वन्कर्माण्यतिद्रतः ॥ अहंकाराद्रित्रबुद्धिरहंकर्तेति योऽब्रवीत् ॥२७॥

हे राजन् ! सबही कर्म प्रकृतिके सत्त्वादि ग्रुणोंने किये हैं, तथापि अहंकारसे मूढ होकर पुरुष अपनेको कर्ता मानता है२७ यस्तु वेत्त्यात्मनस्तत्त्वं विभागाद्धणकर्मणोः॥
करणं विषये वृत्तमिति मत्वा न सज्जते॥ २८॥

जो कोई सत्वादि गुण तथा उनके कर्मीं के विभागको इस प्रकार जानते हैं, कि सत्वादि गुण आपअपने कार्योंमें वर्त-नमान हैं, तौ वह कर्ममें लिप्त नहीं होते हैं ॥ २८ ॥

कुर्वेति सफलं कर्म गुणिस्त्रिभिर्विमोहिताः ॥ अविश्वस्तः स्वात्मद्वहो विश्ववित्नैव लंघयेत् २९॥

सत, रज, तम इन तीन गुणोंसे मोहित हुए प्राणी फलकी इच्छासे कर्म करते हैं, उनका विश्वासी और आत्मद्रोहियोंको सर्वज्ञ पुरुष कर्ममार्गसे चलायमान न करे ॥ २९॥

नित्यं नैमित्तिकं तस्मान्मिय कर्मार्पयेद्बुधः॥ त्यक्तवाहंममताबुद्धं परांगतिमवाप्नुयात्॥३०॥

इस कारण पण्डितको उचित है कि मुझहीमें नित्य नैमि-त्तिक कर्मको अर्पण करदे तो वह अहं और ममता बुद्धिको त्यागन करके परमगतिको प्राप्त हो जायगा ॥ ३०॥

अनीर्घ्यन्तो भक्तिमन्तो ये मयोक्तमिदं शुभम्॥ अनुतिष्ठन्ति ये सर्वे मुक्तास्तेऽखिलकर्मभिः ३१ ईर्षा न करनेवाले भक्तिमान् मनुष्य मेरे कहे हुए इस ुभ मार्गको जो अनुष्ठान करते हैं, वे सब कर्मोंसे मुक्त हो जाते हैं३१

# ये चैव नानुतिष्ठन्ति त्वशुभा इतचेतसः ॥ ईर्ष्यमाणान्महामूढान्नष्टांस्तान्विद्धि मे रिपून्३२

और जो अज्ञानसे चित्त नष्ट होनेके कारण इसका अनुष्ठान नहीं करते हैं, उन मूर्ख नष्ट अपवित्र और नष्ट बुद्धियोंको मेरा शुत्रु जानो ॥ ३२ ॥

## तुल्यं प्रकृत्या कुरुते कर्म यज्ज्ञानवानि ॥ अतुयाति च तामेवाग्रहस्तत्र मुधा मतः ॥३३॥

जब ज्ञानवान् भी अपने स्वभावके अनुसार चेष्टा करता है तौ अज्ञानीकी बातही क्या है, इस कारण सब जीव जब अपनी अपनी प्रकृतिको प्राप्त हैं, तौ निग्रह कैसे करें ॥ ३३ ॥

## कामश्रेव तथा क्रोधः खानामथेषु जायते ॥ नैतयोर्वश्यतां यायादस्य विध्वंसको यतः॥३४॥

कर्मेन्द्रिय और ज्ञानेन्द्रियके निमित्त काम और कोध यह दोही स्थित हैं, इनके वशमें न होना चाहिये, कारण कि, यही प्राणीके शञ्जुरूप हैं ॥ ३४ ॥ शस्तोऽगुणो निजो धर्मः सांगादन्यस्य धर्मतः॥ निजे तस्मि मृतिः श्रेयोऽपरत्र भयदः परः ३५॥ अपना धर्म यदि निर्गुण हो तौ भी अच्छा है, और धर्म गुणयुक्त होनेसे भी भला नहीं, अपने धर्ममें मरना भला है, परन्तु परलोकमें भय देनेहारा दूसरेका धर्म श्रेष्ठ नहीं ॥३५॥

बरेण्य उवाच ।

पुमान्यत्कुरुते पापं स हि केन नियुज्यते ॥ अकांक्षत्रपि हेरम्ब प्रेरितः प्रबलादिव ॥ ३६॥

वरेण्यने कहा हे गणेशजी ! यह जो प्राणी पाप करता है सो किसके द्वारा करता है, विषयोंका त्यागकर इच्छा नहीं करता हुआ भी जैसे कोई बलसे करावे. ऐसे प्रेरण किया हुआ पापाचरण करता है ॥ ३६॥

श्रीगजानन उवाच।

कामकोधौ महापापौ गुणद्रयसमुद्रवौ ॥ नयंतौ वश्यतां लोकान् विद्वचेतौ द्वेषिणौ वरौ३७

श्रीगणेशजी बोले कि रजोग्रण और तमोग्रणसे उत्पन्न हुए यह दो काम और क्रोधही महापापी लोगोंको अपने वशमें करते हैं, इन्ही दोनोंको तुम महा शञ्ज जानो ॥ ३७। आवृणोति यथा माया जगद्वाष्पो जलं यथा॥ वर्षामेघो यथाभानुं तद्वत्कामोऽखिलांश्च रुट्३८

जिस प्रकारसे माया जगत्को ढकती है जैसे वाफ जलको आच्छादन करती है, वर्षा कालका मेघ जैसे सूर्यको ढकलेता है इसी प्रकार कामने सबको ढकलिया है ॥ ३८॥

प्रतिपत्तिमतो ज्ञानं छादितं सततं द्विषा ॥

इच्छात्मकेन तरसा दुष्पोषेण च शुष्मिणा३९॥
वेगवान पोषण करनेमें कठिण महावली सदैव देव करने

हारे इच्छात्मक कामनेही ज्ञानको ढक रक्खा है ॥ ३९ ॥

आश्रित्य बुद्धिमनसी इन्द्रियाणि स तिष्ठति ॥ तैरेवाच्छादितप्रज्ञो ज्ञानिनं मोहयत्यसौ ॥४०॥

यह काम बुद्धि और मन इन दो इन्द्रियोंके आश्रय होकर रहता है कामनाही इन्द्रियोंसे ज्ञानको आच्छादन करके देह-

धारीको मोहित करती है ॥ ४०॥

तस्मान्नियम्य तान्यादौ स मनांसि नरो जयेत्।।
ज्ञानविज्ञानयोः शांतिकरं पापं मनोभवम् ४१॥
इसकारण मनके सहित इन्द्रियोंको वश्च करके ज्ञान और
विज्ञानके नाशकरनेवाले पापारमाकामको जीतो॥ ४१॥

# यतस्तानि पराण्याहुस्तेभ्यश्च परमं मनः ॥ ततोऽपिहिपरा बुद्धिरात्मा बुद्धेः परो मतः॥४२॥

स्थूलसे इंद्रिय परे हैं, इन्द्रियोंसे परे मन है, मनसे परे बुद्धि है, और बुद्धिसे परे परमात्मा है ॥ ४२ ॥

बुद्धैवमात्मनात्मानं संस्तभ्यात्मानमात्मना ॥ इत्वा शत्रुं कामरूपं परं पद्मवाष्ट्रयात् ॥४३॥

ॐतत्सादिति श्रीमद्गणेशगीतास्पिनषदर्थगर्भासु योगा-मृतार्थशास्त्रे श्रीगणेशपुराणे उत्तरखण्डे गजानन वरेण्यसंवादे कर्मयोगोनामद्वितीयोऽध्यायः॥ २ ॥

इस प्रकार आत्मासे आत्माको जानकर आत्मासेही आत्माको अटल बनाकर कामरूपी शत्रुको मार परम पदको प्राप्त होता है ॥ ४३॥

ॐतत्सदिति श्रीमद्रणेशगीतासूपनिषद्रथंगर्भासु योगामृतार्थः शास्त्रे श्रीगणेशपुराणे उत्तरखण्डे गजाननवरेण्यसंवादे पंडितज्वालाप्रसादमिश्रकृतभाषाटीकायां द्वितीयोऽध्यायः॥ २ ॥ शुभमस्तु ।

#### श्रीगजानन उबाच।

## पुरा सर्गादिसमये त्रेगुण्यं त्रितनूरुहम् ॥ निर्माय चैनमवदं विष्णवे योगमुत्तमम् ॥ १ ॥ -

श्रीगणेशजी बोले प्रथम सृष्टि उत्पन्न करनेके समय तीन पुर्णोसे युक्त तीन शरीरमें रहनेहारा उत्तम योगको निर्माण करके प्रथम विष्णुके निमित्त यह योग वर्णन किया था ॥१॥

अर्थम्णे सोऽब्रवीत्सोऽपि मनवे निजसूनवे ॥ ततः परंपरायातं विदुरें महर्षयः ॥ २ ॥

विष्णुने यही योग सूर्यसे कहा सूर्यने अपने पुत्र मनुसे कहा इसके उपरान्त परंपरासे माप्त हुए इस योगको महर्षि जानते रहे ॥ २ ॥

कालेन बहुना चायं नष्टः स्याचरमे युगे ॥ अश्रद्धेयो ह्मविश्वास्यो विगीतव्यश्च भूमिप ॥३॥

हे राजन ! पिछले युगमें जब कि श्रद्धाद्दीन अविश्वासी और निन्दित जन हुए तब यह बहुत काल उपरान्त नष्ट हुआ था ३ एवं पुरातनं योगं श्रुतवानिस मन्मुखात्॥ गुह्माद्भुद्धातरं वेद्रहस्यं प्रमं श्रुभम्॥ ४॥ यह अब फिर तुमने मेरे मुखसे पुरातन योगके पना है यह गुप्तसे भी ग्रुप्त अत्यन्त कल्याणकारक सम्पूर्ण बद्धिंका सार है ॥ ४ ॥

#### वरेण्य डवाच ।

सांप्रतं चावतीर्णोऽसि गर्भतरत्वं गजानन ॥ प्रोक्तवान्कथमेतं त्वं विष्णवे योगमुत्तमम् ॥५॥

वरेण्यराजा बोला हे गजानन ! इस समय आप गर्भसे तौ उत्पन्न हुएहो,फिर तुमने विष्णुसे यह योग किसप्रकारसे वर्णन किया ॥ ५ ॥

#### गणेश उवाच ।

अनेकानि च ते जन्मान्यतीतानि ममापि च ॥
संस्मरे तानि सर्वाणि न स्मृतिस्तव वर्तते ॥६॥
गणेशजी बोले हे राजन ! मेरे और तुम्हारे अनेक जन्म बीत
चुके हैं, में उन्हें सबको जानता हूं, पर तुम नहीं जानते ॥६॥
मत्त एव महाबाही जाता विष्ण्वाद्यः सुराः ॥
मय्यैव च लयं यान्ति प्रलयेषु युगेयुगे ॥ ७॥
हे महाभुज ! मुझसेही विष्णुआदि देवता उत्पन्न हुए हैं।

और युगयुगमें प्रलयके समय मुझमेंही लग होजाते हैं॥ ७॥

अहमेव परो ब्रह्मा महारुद्रोऽहमेव च ॥ अहमेव जगत्सर्व स्थावरं जंगमं च यत् ॥ ८॥ में ही श्रेष्ठब्रह्मा हूं, मैंही महारुद्र हूं, मैंही स्थावर जंगमरूप सम्पूर्ण जगत हूं ॥ ८॥

अजोऽव्ययोऽहंभूतात्माऽनादिरीश्वर एव च ॥ आस्थाय त्रिगुणां मायां भवामि बहुयोनिषु ९॥

यद्यपि मैं अजन्मा अविनाशी अनादि ईश्वरहूं परन्तु त्रिगु-णात्मक मायामें स्थित होकर अनेक अवतार धारण करताहूं ९

अधर्मोपचयो धर्मापचयो हि यदा भवेत्॥ साधून्संरक्षितुं दुष्टांस्ताडितुं सम्भवाम्यहम्१०॥

जिस समय अधर्मकी वृद्धि और धर्मकी हानि होती है, उस समय साधुओंकी रक्षा और दुष्टोंके मारनेको में अवतार छेता हूं॥ १०॥

उच्छिद्याधर्मनिचयं धर्मे संस्थापयामि च ॥ इन्मि दुष्टांश्च दैत्यांश्च नानालीलाकरो मुदा ११

अधर्मके समूहको नष्टकर धर्मका स्थापन करताहूँ और अनेक प्रकारकी लीलाकर आनंदसे दुष्ट दैत्योंका वध करताहूँ॥११॥ वर्णाश्रमान्मुनीन्साधून्पालये बहुरूपधृक्र ॥
एवं यो वेत्ति संभूतिर्मम दिव्या युगेयुगे ॥१२॥
अनेक रूप धारण कर वर्ण आश्रम और साधुओंको
पालन करताहुं, इस प्रकारसे जो युगयुगमें मेरी दिव्य विभूतिको जानत है ॥ १२ ॥

तत्तत्कर्म च वीर्यं च मम रूपं समासतः ॥
त्यक्ताहंममताबुद्धं न पुनर्भः स जायते ॥१३॥
उन मेरे कर्म वीर्य और रूपका सेवन करता हुआ अहंकार और ममता बुद्धि त्याग न करें तो मक्त होजाता है ॥ १३ ॥
निरीहा निर्भयारोषा मत्परा मद्यपाश्रयाः ॥
विज्ञानतपसा शुद्धा अनेके मामुपागताः ॥१४॥
इच्छारहित निर्भय कोधहीन मुझमेंही भाव और मेरीही
उपासना करनेहारे विज्ञान और तपस्यासे शुद्ध होकर अनेक
प्राणी मुझको प्राप्त होगये हैं ॥ १४ ॥

येन येन हि भावेन संसेवन्ते नरोत्तमाः ॥
तथातथा फलं तेभ्यःप्रयच्छाम्यव्ययःस्फुटम् १५
श्रेष्ठ जन मुझे जिस जिस भावसे सेवन करते हैं,मैं अविन-क्वर प्रत्यक्ष उनको वैसा वैसाही फल देताहूं ॥ १५ ॥ जनाः स्युरितरे राजन्मम मार्गानुयायिनः ॥
तथेव व्यवहारं ते स्वेषु चान्येषु कुवेत ॥ १६ ॥
हे राजन् ! जिस प्रकारसे दूसरे लोग भी मेरे अनुयायी

होजाँय,इसी प्रकारका व्यवहार वे अपने तथा दूसरे मनुष्योंमें करते हैं ॥ १६ ॥

कुर्वन्ति देवताप्रीतिं कांक्षन्तः कर्मणां फलम् ॥ प्राप्तुवन्तीह ते लोके शीघं सिद्धिं हि कर्मजाम् १७ और जो कर्मोंके फल प्राप्त होनेकी इच्छासे देवताओंकी

उपासना करते हैं, उन उन कर्में के अनुसार उनको शीघ्र सिद्धि पाप्त होती है ॥ १७ ॥

चत्वारो हि मया वर्णा रजःसत्त्वतमोंऽशतः ॥ कर्माशतश्च संसृष्टा मृत्युलोके मयाऽनघ ॥१८॥ हे पापरहित ! मृत्युलोकमें मेंने चारों वर्णोंको सत्त्व रज

तम इन गुणोंसे और कर्मोंके अंशसे उत्पन्न किया है ॥१८॥
कत्तीरमपि तेषां मामकत्तीरं विदर्भाः॥

कत्तीरमिप तेषां मामकत्तीरं विदुर्बुधाः ॥ अनादिमीश्वरं नित्यमिलितं कर्मजैर्गुणैः ॥१९॥ यद्यपि मैं इनका कर्ता हूं परन्तु पंडित जन मुझे अकर्ता

जानते हैं अनादि, ईश्वर, नित्म और कर्मोंके गुणोंसे आलिप्त मानते हैं ॥ १९॥ निरीहं योऽभिजानाति कर्म बन्नाति नैव तम्॥ चक्रः कर्माणि बुद्धैवं पूर्वपूर्व मुमुक्षवः॥२०॥

जो मुझे इच्छारहित जानता है उसको कर्मबंधन नहीं होता इस कारण पूर्वमें मुमुक्षु जन यह विचारकर कर्म करते थे २०

वासनासहितादाद्यात्संसारकारणाद्दवात् ॥ अज्ञानबन्धनाज्ञन्तुर्बुद्धायं मुच्यतेऽखिलात्२१ वासनासे युक्त जो कि संसारका दृढ कारण है यही अज्ञानका बंधन है इसे जानकर प्राणी मुक्त होता है ॥ २१ ॥

तदकर्म च कर्मापि कथयाम्यधुना तव ॥ यत्र मौनं गता मोहादृषयो बुद्धिशालिनः ॥२२॥

क्या कर्म और क्या अकर्म है यह मैं तुमसे कहताहूं इसके जानेनमें ऋषिभी मोहको प्राप्त होजाते हैं ॥ २२ ॥

तत्त्वं मुमुक्षुणा ज्ञेयं कर्माकर्मविकर्मणाम् ॥ त्रिविधानीइ कर्माणि सुनिम्नेषां गतिःप्रिय२३॥

कर्म अकर्म और विकर्म इसका तत्त्व मुक्तिकी इच्छा करनेवालोंको जानना अवश्य है, वेतीनही कर्म हैं हे प्रिप!

इनकी गति जाननी महाकठिन है, त् मेरा भक्त है इससे कहता हूं॥ २३॥

# कियायामिकयाज्ञानमिकयायां कियामितः ॥ यस्यस्यात्सिहमर्त्येस्मिँ छोकेमुक्तोऽखिलार्थकृत्।

कियामें अकियाका ज्ञान, और अकियामें कियाकी मित जिसकी होती है वही इस लोकमें सब कर्मका करनेवाला हो तौभी मुक्त होजाता है आ १४॥

# कर्मोकुरवियोगेन यः कर्माण्यारभेन्नरः ॥ तत्त्वदर्शननिर्दग्धिकयमाहुर्बुधा बुधम् ॥ २५॥

जो कर्मों के अंकुरके वियोगसे अर्थात् संकल्प और कामना रहित कर्म करते हैं तत्त्वके जाननेसे उनकी सब किया दग्ध हैं, ऐसा पंडितजन कहते हैं ॥ २५॥

<sup>\*</sup> अर्थात् देह और इंद्रिय आदिके जितने उचित और निषिद्ध कर्म हैं उनमें के किसकोभी आत्मा नहीं करता है और सब बाह्य कर्म त्यागने परभी यदि देहादिको आत्मा मानाजाय तौभी अन्तर शारीरिक किया होती है वहभी आत्माकी किया समझी जाती है एवं उनसे आत्माको संसारका दुःख आवरण करलेता है, इस मकारका जिन्हें विश्वास है वही जनोंमें दुद्धिमान् हैं और सब कर्म करते रहनेपरभी योगी हैं॥

फलतृष्णां विहाय स्यात्सदा तृप्तो विसाधनः ॥ उद्युक्तोऽपि कियां कर्तुं किंचित्रेव करोति सः२६

जो फलकी इच्छाको छोड कर सदा तृप्त रहते, और कोई साधन नहीं करते हैं, यदि वे कर्म करनेको उद्यत भी हैं तौभी कुछ नहीं करते हैं॥ २६॥

निरीहो निगृहीतात्मा परित्यक्तपरिग्रहः॥ केवलं वे गृहं कर्माचरत्रायाति पातकम्॥ २७॥

जो इच्छा रहित आत्मजित सम्पूर्ण परित्याग किये हैं ऐसे प्राणी यदि घरमें रहके कर्मभी करें तौभी उन्हें कुछ पातक नहीं लगता ॥ २७ ॥

अद्धन्द्वोऽमत्सरोभूत्वा सिद्धचसिद्धचोः समश्चयः। यथाप्राप्येहं संतुष्टः कुर्वन्कर्म न बद्धचते ॥२८॥

दंद और मत्सरहीन होकर सिद्धि असिद्धिमें समान दृष्टि रखते हैं जो प्राप्तिहो उसीमें संतुष्ट रहते हैं ऐसे प्राणी कर्म करनेसे भी लिप्त नहीं होते हैं ॥ २८ ॥

अखिलैविषयेर्मुको ज्ञानविज्ञानवानि ॥ यज्ञार्थं तस्य सकलं कृतं कर्म विलीयते ॥२९॥ सम्पूर्ण विषयोंसे मुक्त ज्ञानवानभी यदि यज्ञके निमित्त कर्म करे तौ वह कर्म उसे बाधक नहीं होते, लीन हो जाते हैं॥ २९॥

अहममिहीवहांता हुतं यनमिय चार्पितम् ॥
श्रद्धाप्तव्यं च ते नाथ ब्रह्मण्येव यतो रतः ॥३०॥
अग्नि, होमका द्रव्य, हवन करनेहारे, और जो आहुति मुझे
अर्पण की जाती है, वह सब ब्रह्मरूप है, इसे ब्रह्मस्कूपसे
देखकर जो हवन करता है,और ब्रह्मके ही अर्पण करता है वह
ब्रह्मरूप कर्मकी समाधिसे ब्रह्महीको प्राप्त होता है ॥ ३०॥
योगिनः केचिद्परे दिष्टं यज्ञं वदंति च॥

ब्रह्मात्रिरेव यज्ञों वै इति केचन मेनिरे ॥ ३१ ॥ कोई योगी देवयजनको यज्ञ कहते हैं, दूसरे ब्रह्मरूप अग्निमें यज्ञरूप उपायसे यज्ञ करनेको यज्ञ मानते हैं ॥ ३१॥

संयमाग्नौ परे भूप इंद्रियाण्युपज्रहृति ॥
स्वाग्निष्वन्ये तद्विषयांश्छन्दादीनुपज्रहृति॥३२॥
हे राजन् ! कोई योगी संयमरूप अग्निमें श्रोत्रादि इन्द्रियोंको हवन करते हैं, कोई इन्द्रियरूपी अग्निमें शब्दादिकोंकी
आहुति देते हैं ॥ ३२ ॥

# प्राणानामिद्रियाणां च परे कर्माणि कृत्स्रशः ॥ निजात्मरतिरूपेऽस्रौ ज्ञानदीते प्रज्ञह्वति ॥३३॥

और कोई ज्ञानमें जलती हुई आत्मसंयमरूपी योगाग्निमें सम्पूर्ण इंद्रिय कर्म और प्राणोंका हवन करते हैं, अर्थात् इनकी क्रिया आत्मामें लय करदेते हैं॥ ३३॥

द्रव्येण तपसा वापि स्वाध्यायेनापि केचन ॥ तीव्रव्रतेन यतिनो ज्ञानेनापि यजंति माम्॥३४॥

कोई द्रव्ययज्ञका अनुष्ठानकर, दान, तपस्या, कोई स्वाध्या-यसे, कोई महात्मा तीत्र व्रतसे, कोई ज्ञानसे मेरा यजन करते हैं ॥ ३४ ॥

प्राणेऽपानं तथा प्राणमपाने प्रक्षिपंति ये ॥ रुद्धा गतीश्रोभयोस्ते प्राणायामप्रायणाः ३५॥

दूसरे कोई पूरकसे, प्राणवायुमें अपानको और रेचकसे प्राणको अपानमें हवन करते हैं, और कुंभकके अनुष्ठानसे प्राणापानकी गतिको रोककर प्राणायाम परायण होते हैं॥३५॥

जित्वा प्राणान्प्राणगतीरुपज्जह्वति तेषु च ॥ एवं नानायज्ञरता यज्ञध्वंसितपातकाः ॥ ३६॥

दूसरे नियताहार होकर इन्द्रियोंकी वृत्तिको रोक पांचों प्राणोंमें पांचों प्राणोंकी आहुति देते हैं, इस प्रकार अनेक प्रकारके यज्ञकर यज्ञद्वारा पापोंका नाश करते हैं ॥ ३६॥

नित्यं ब्रह्म प्रयांत्येते यज्ञशिष्टामृताशिनः॥ अयज्ञकारिणो लोको नायमन्यःकुतो भवेत् ३७

इस प्रकारसे जो नित्यही यज्ञसे बचे पदार्थको भोजन करते हैं वे नित्य ब्रह्मको पाप्त होते हैं, यज्ञ न करनेवालोंको दूसरा लोक तौ कहां यह भी नहीं है ॥ ३७॥

कायिकादि त्रिधाभूतान्यज्ञान्वेदे प्रतिष्ठितान् ॥ ज्ञात्वा तानखिलान्भूप मोक्ष्यसेऽखिलबंधनात्॥

हे राजन् ! ब्रह्मके सुखर्मे मन वचन कर्मके बहुत प्रकारके यज्ञ वर्णन किये हैं, उन्हें कियासे उत्पन्न और किया रहित आत्मार्छ न होनेवासे जानो, ऐसा जानकर संसारसे मुक्त होगे॥ ३८॥

सर्वेषां भूप यज्ञानां ज्ञानयज्ञः परो मतः॥ अखिलं लीयते कर्म ज्ञाने मोक्षस्य साधने ३९॥ हे राजन ! सब यहां में ज्ञानयह श्रेष्ठ है, जिस मोक्षसाधन

ज्ञानमज़में सब कर्म क्षीण हो जाते हैं॥ ३९॥

तज्ज्ञेयं पुरुषव्यात्र प्रश्नेन निततः सताम् ॥
गुश्रूषया विद्वष्यंति संतस्तत्त्वविशारदाः॥४०॥
हे पुरुषश्रेष्ठ ! उस ज्ञानयज्ञको सत्पुरुषोंकी सेवा और प्रश्नसे
प्राप्त करो तत्वजाननेवाले ग्रुश्रूषासे उसको कहैंगे॥ ४०॥

नानासंगाञ्जनः कुर्वन्नैकं साधुसमागमम् ॥ करोति तेन संसारे बन्धनं समुपैति सः ॥४१॥ जो मनुष्य अनेक प्रकारकी संगति करताहै पर एक साधुकी संगति नहीं करता,वह संसारमें बंधनको प्राप्त होता है ॥४१॥

संगति नहीं करता,वह संसारमें बंधनका प्राप्त होता है ॥४१॥
सत्संगाद्धणसंभूतिरापदां लय एव च ॥
स्विहतं प्राप्यते सवैरिह लोके परत्र च ॥ ४२॥
सत्संगसे ग्रुणकी प्राप्ति, और आपदाका नाश होताहै, इस लोक और परलोकमें अपना कल्याण प्राप्त होता है ॥४२॥
इतरत्सुलभं राजन्सत्संगोऽतीव दुर्लभः ॥
यज्ज्ञात्वा न पुनर्वन्धमेति ज्ञेयं ततस्ततः ॥४३॥
हे राजन् । और तो सब सुलभ है, परन्तु सत्संग बडा
दुर्लभ है, जिसके जाननेसे फिर संसारमें नहीं आता, इस
कारण उसका जानना अवस्य है॥ ४३॥

ततः सर्वाणि भूतानि स्वात्मन्येवाभिपश्यति ॥ अतिपापरतो जन्तुस्ततस्तस्मात्त्रमुच्यते॥४४॥ सत्संगसे ज्ञान मिलनेसे यह सब प्राणियोंको अपनेमेंही . देखता है, इससे अतिपापी माणीभी मुक्त होजाता है ॥४४॥ द्विविधान्यपि कर्माणि ज्ञानामिर्दहति क्षणात्।। प्रसिद्धोऽग्निर्यथा सर्वे भस्मतां नयति क्षणात् ४५ जिस प्रकारसे प्रासिद्ध जलती आग्ने सब लकडियोंको

क्षणमें भस्म कर देती है, इसी प्रकार ज्ञानआग्निमें पाप पुण्य दोनों प्रकारके कर्म नष्ट हो जाते हैं ॥ ४५॥

न ज्ञानसमतामेति पवित्रमितरन्नृप ॥ आत्मन्येवावगच्छन्ति योगात्कालेनयोगिनः ४६

हे राजन ज्ञानकी समान और कोई वस्तु पावित्र नहीं,योग सिद्ध महात्मा उस ज्ञानको काल उपस्थित होनेपर स्वयंही माप्त करता है ॥ ४६ ॥

भक्तिमानिन्द्रियजयी तत्परो ज्ञानमाप्नुयात् ॥ लब्ध्वा तत्परमं मोक्षं स्वल्पकालेन यात्यसौ ४७

भाक्तिमान्। इन्द्रिय जीतनेमें तत्वर पुरुषही ज्ञानको प्राप्त कर सकता है, और ज्ञान प्राप्त होनेसे थोडे समयमें ही मुक्तिको माप्त हो जाता है ॥ ४७ ॥

# भक्तिहीनोऽश्रद्दधानः सर्वत्र संशयी तु यः ॥ तस्यशं नापि विज्ञानमिह लोकोऽथ वा परः ४८

और जो भक्तिहीन श्रद्धारहित सर्वत्र संदिग्वाचित्त है, उसे कल्याणकी प्राप्ति नहीं तथा दोनों लोककी प्राप्ति नहीं,क्योंकि उसे ज्ञानही नहीं ॥ ४८ ॥

### आत्मज्ञानरतं ज्ञाननाशिताखिलसंशयम् ॥ योगास्ताखिलकर्माणंबभ्नन्ति भूप तानि न४९॥

जो आत्मज्ञानमें रत हैं, जिन्होंने ज्ञानसे सब संदेह दूर किये हैं, हे राजन उस योगमें स्थित पुरुषोंको कर्म नहीं लगते कारण कि उन्होंने योगसे वे कर्म नष्ट करादिये हैं॥ ४९॥

ज्ञानखड्गप्रहारेण संभूतामज्ञतां बलात् ॥ छित्त्वान्तःसंशयं तस्माद्योगयुक्तो भवेत्ररः ५०॥

ॐ तत्सदिति श्रीमद्रणेशगीतासूषनिषदर्थगर्भाषु योगामृ-तार्थशास्त्रे श्रीगणेशपुराणे उ० श्रीगजाननवरेण्य•

संवादे विज्ञानप्रतिपादनो नाम तृतीयोऽध्यायः॥ ३ ॥ इस कारण ज्ञानरूप खड़से मनके अज्ञानसे उत्पन्न हुई संशयको बलसे काटकर मनुष्यको योगका आश्रय लेना उचित है॥ ५०॥

ॐतत्सदिति श्रीमद्रणेशगीतासूपनिषदर्थगर्भासु योगामृतार्थ-शास्त्रे श्रीगणेशपुराणे उ०श्रीगजाननवरेण्यसम्बादे पण्डित-ज्वालाप्रसाद्मिश्रकृतभाषाटीकायां विज्ञानमति-पादनोनाम तृतीयोऽध्यायः॥३॥

#### वरेण्य उवाच ।

# संन्यस्तिश्चैव योगश्च कर्मणां वर्ण्यते त्वया ॥ उभयोर्निश्चितं त्वेकं श्रेयो यद्वद मे प्रभो ॥१॥

वरेण्य बोले हे भगवन् ! आप कर्मसंन्यास अर्थात् निष्काम भावसे कर्म करते करते विशुद्धाचित्त होनेपर कर्मत्याग कर-नेको ज्ञानका कारण कहकर फिर कर्मयोगको ज्ञानका कारण कहतेहो, इससे मुझे सन्देह होता है इन दोनोंमें जो हित हो सो कहो ॥ १॥

#### श्रीगजानन उवाच ।

क्रियायोगो वियोगश्चाप्युभौ मोक्षस्य साधने ॥ तयोर्मध्ये क्रियायोगस्त्यागात्तस्य विशिष्यते २ श्रीगणेशजी बोले कि, अधिकारियों के भेदसे कर्मयोग और कर्मसंन्यास दोनों सुक्तिके साधन हैं, उन दानों में कर्म-संन्याससे कर्मयोग श्रेष्ठ है ॥ २ ॥

द्वन्द्रदुःखसहोऽद्वेष्टा यो न कांक्षति किञ्चन ॥ मुच्यते वंधनात्सद्यो नित्यं संन्यासवान्सुखम् ३

जो द्वंद और दुःखभी सहकर किसीसे द्वेष नहीं करते; और किसी बातकी इच्छा नहीं करते, ऐसे प्राणी अनायाससे तत्काल कर्म बन्धनसे मुक्त होते हैं॥ ३॥

वदंति भिन्नफलको कर्मणस्त्यागसंग्रहो ॥
मृढालपज्ञास्तयोरेकं संयुञ्जीत विचक्षणः ॥ ४॥
कर्मसंन्यास और कर्मयोगको अज्ञानीहा पृथकू २ कहते
हैं परन्तु पंडितगण उन्हें एकही कहते हैं ॥ ४॥

यदेव प्राप्यते त्यागात्तदेव योगतः फलम् ॥ संग्रहं कर्मणो योगं यो विंदति स विंदति ॥५॥

जो फल कर्मसंन्याससे मिलता है, वहा फल कर्मयोगसे प्राप्त होता है, कर्मसंन्यास और कर्मयोगको जो यथार्थ जानता है वही ज्ञाता है ॥ ५ ॥ (48)

केवलं कर्मणां न्यासं संन्यासं न विदुर्बुधाः ॥
कुर्वन्ननिच्छया कर्म योगी ब्रह्मैव जायते ॥ ६ ॥
पंडितजन केवल कर्मसंन्यासकोही संन्यास नहीं कहते यदि
योगी अनिच्छासे कर्म करे तो वह ब्रह्मही हो जाता है ॥६॥
निर्मलो यतचित्तात्मा जितगो योगतत्परः ॥
आत्मानं सर्वभूतस्थं पश्यन्कुर्वन्न लिप्यते ॥७॥

शुद्धचित्त, आत्माके वदा करनेहार जितेन्द्री योगर्मे तत्पर सम्पूर्ण प्राणियोंमें स्थित आत्माको देखनेहारे, कर्म करते हुए भी लिप्त नहीं होते ॥ ७॥

तत्त्वविद्योगयुक्तात्मा करोमीति न मन्यते ॥
एकादशानींद्रियाणि कुर्वति कर्म संख्यया ॥८॥
तत्त्वका जानेनहारा योगयुक्त आत्मा पुरुष में करता हूं ऐसा
ही नहीं मान्ता, परन्तु मनसहित एकादश इन्द्रिय कर्म करती
हैं ऐसा मानते हैं ॥ ८॥

तत्सर्वमर्पयेद्वसण्यिप कर्म करोति यः ॥ न लिप्यते पुण्यपापैर्भानुर्जलगतो यथा ॥ ९ ॥ और जो कर्म करनेहारा सब कर्म ब्रह्ममें अर्पणकर देता है,

वह इस प्रकार पापपुण्यसे लिप्त नहीं होता जैसा सूर्यका विम्ब जलमें पडता है और वह उस्से लिप्त नहीं होता ॥ ९ ॥

कायिकं वाचिकं बौद्धमैन्द्रियं मानसं तथा॥ त्यकाशां कर्म कुर्वन्ति योगज्ञाश्चित्तशुद्धये १०॥ योगके जाननेवाले चित्तशुद्धिके निमित्त मन वचन बुद्धि इन्द्रिय मनसे अनुराग त्यागकर कर्म करते हैं ॥ १०॥ योगहीनो नरः कर्म फलेह्या करोत्यलम् ॥

बध्यते कर्मबीजैः स ततो दुःखं समश्तुते॥११॥ योगहीन मनुष्य कर्मीको फलकी इच्छासे करता है,वह कर्म

बीजसे बंधता है, और इसीसे दुःखको प्राप्त होता है ॥११॥ मनसा सकलं कर्म त्यक्त्वा योगी सुखं वसेत्॥

न कुर्वन्कारयन्वापि नन्दञ्श्वभ्रे सुपत्तने ॥१२॥

योगीको उचित है मनसे सम्पूर्ण कर्मोको त्यागकर,सुखसे रहे, व उत्तम नगरमें वास करता हुआ भी न कुछ करे

न करावे ॥ १२ ॥

न किया न च कर्तृत्वं कस्यचित्सृज्यते मया॥ न कियाबीजसंपर्कःशत्तयातिकयतेऽखिलम् १३ और ऐसा जाननेमें न कोई किया करता हूं,न कोई कर्तृत्व-पना मुझमें हैं, न मेरा कियाके बीजसे कुछ संबंध हैं, यह सब कुछ शक्ति अर्थात् प्रकृतिसे स्वयं होता रहता है ॥ १३ ॥

# कस्यचित्पुण्यपापानि न स्पृशामि विभुर्नृप ॥ ज्ञानमूढा विमुद्धान्ते मोहेनावृतबुद्धयः ॥ १४॥

मैं विभु आत्मा किसीके पुण्य और पापेंको स्पर्श नहीं करताहूं, हे राजन ! मोहसे मलीन बुद्धिवाले ज्ञानके न होनेसे मूर्वही मोहको प्राप्त होते हैं ॥ १४ ॥

# विवेकेनात्मनोऽज्ञानं येषां नाशितमात्मना ॥ तेषां विकाशमायाति ज्ञानमादित्यवत्परम् १५॥

जिन्होंने ज्ञानद्वारा आत्मासेही अपना अज्ञान नाज्ञ किया है उनका ज्ञान सूर्यकी समान परम प्रकाशित होता है ॥१५॥ मन्निष्ठा मद्भियोऽत्यन्तं मचित्ता मिय तत्पराः ॥ अपुनर्भवमायान्ति विज्ञानान्नाशितैनसः ॥ १६॥

जिनकी निष्ठा और बुद्धि मुझहीमें है, जिनका चित्त मुझमें अत्यन्त आसक्त है, जो सदा मेरे परायण हैं वह विज्ञानदारा पापनाश करके मुक्त होजाते हैं ॥ १६॥

ज्ञानिवज्ञानसंयुक्ते द्विजे गवि गजादिषु ॥ समेक्षणा महात्मानः पण्डिताः श्वपचे शुनि १७॥

ज्ञानिवज्ञानयुक्त महात्मा पंडितजन ब्राह्मण,गौ,हस्ती आदि प्राणी, चांडाल, स्वान इन सबमें समान दृष्टि रखते हैं॥१७॥ वश्यः स्वर्गी जगत्तेपां जीवन्मुक्ताः समेक्षणाः॥

यतोऽदोषं ब्रह्म समं तस्मात्तीर्विषयीकृतम् ॥१८॥

जिनका मन समतामें स्थित है, इस लोकमें जीते ही वे संसार और स्वर्गको जीत चुके हैं कारण कि ब्रह्म निर्दोष और समान है, इसकारण वे ब्रह्ममें स्थित हैं ॥ १८॥

त्रियात्रिये प्राप्य हर्षद्वेषौ ये प्राप्नुवन्ति न ॥ ब्रह्माश्रिता असंमृढा ब्रह्मज्ञाः समबुद्धयः ॥१९॥

जो महात्मा प्रिय और अप्रियक्ती प्राप्तिमें हर्षशोक नहीं करते, वे ज्ञानयुक्त ब्रह्ममें स्थित ब्रह्मके जाननेवालेके समान बुद्धिमान् हैं ॥ १९ ॥

वरेण्य उवाच ।

किं सुर्खं त्रिषु लोकेषु देवगन्धर्वयोनिषु ॥ भगवन्कृपया तन्मे वद विद्याविशारद ॥ २०॥

वरेण्य बोले भगवन् ! तीन लोक तथा देवता ओर गन्धर्व योनिमें यथार्थ सुख क्या है, हे विद्याविशारद ! कृपाकर आप यह मुझसे वर्णन कीजिये ॥ २०॥

श्रीगजानन उवाच ।

आनन्द्मश्वुतेऽसक्तः स्वात्मारामो निजात्मनि॥ अविनाशि सुखं तद्धि न सुखं विषयादिषु॥२१॥

श्रीगणेशजी बोले-जो अपनी आत्मामें ही रमण करते और कहीं आसक्त नहीं हैं, वह आनन्द भागते हैं उसीका नाम अविनाशी सुख है, विषयादिकोंमें सुख नहीं है ॥ २१॥

विषयोत्थानि सौख्यानि दुःखानां तानि हेतवः॥ उत्पत्तिनाशयुक्तानि तत्रासको न तत्त्ववित २२

विषयोंसे उत्पन्न हुए सुख दुः खके ही कारण हैं, और उत्पत्ति तथा नाज्ञवाले हैं, तत्त्वित उनमें आसक्त नहीं होते ॥ २२॥

कारणे सति कामस्य कोधस्य सहते च यः ॥ तौ जेतुं वर्ष्मविरहात्स सुखं चिरमश्नुते ॥२३॥

जो इस शरीरक रहते ही काम कोध आदिसे उपजनेवाले वेगको रोग सकता है वही योगी है और गहत कालतक सुख भोगता है।। २३॥

अन्तर्निष्ठोऽन्तःप्रकाशोऽन्तःसुखोऽन्तारतिर्रुभेत् असंदिग्धोऽक्षयं ब्रह्म सर्वभूतहितार्थकृत् ॥२४॥

जिनके हृदयमें भक्ति है ज्ञानसे जिनके सब सदेह मिटकर मकाश होगया है, जिसे कोई संदेह नहीं, जो सब प्राणियोंका हित करता है, वही अक्षय ब्रह्मको प्राप्त करता है ॥ २४ ॥

जेतारःषड्रिपूणां ये शमिनो दमिनस्तथा ॥ तेषां समंततो ब्रह्म स्वात्मज्ञानां विभात्यहो२५॥

जो कामकोधादि छहों शत्रुओंका जीत चुके हैं, जो शम और जितेन्द्रियपनमें सावधान हैं, उन आत्मज्ञानियोंको समता बुद्धिके कारण ब्रह्मकी प्राप्ति होती है ॥ २५॥

आसनेषु समासीनस्त्यक्त्वेमान्विषयान्बिहः॥ संस्तभ्य भ्रुकुटीमास्ते प्राणायामपरायणः॥२६

इन सः बाह्य विषयोंको त्यागकर एकान्तमें आसनमें स्थितहो, ह हेको भोइके मध्यमें स्थापनकर प्राणायाम करैने ६॥

प्राणायामं तु संरोधं प्राणापानसमुद्भवम् ॥ वदन्ति अनयस्तं च त्रिधाभूतं विपश्चितः॥२७॥ प्राण के अपान वायुके रोकनेको प्राणायाम कहते हैं। ऋषियोंने जो कि बड़े चतुर और मुनि हैं, उसके तीन भेद कहे हैं ॥ २७॥

प्रमाणं भेदतो विद्धि लघुमध्यममुत्तमम् ॥ दशभिद्वर्चिषिकेविणैः प्राणायामो लघुः स्मृतः२८

प्रमाणके भेदसे प्राणायाम लघु, मध्यम और उत्तम ऐसे . तीनप्रकारका है, बारह अक्षरका प्राणायाम लघु कहाता है२८

चतुर्विशत्यक्षरो यो मध्यमः स उदाहतः ॥
पट्तिशस्त्रघुवर्णो य उत्तमः सोऽभिधीयते॥२९॥
चीवास अक्षरका मध्यम और ३६ छत्तीस अक्षरोंका
उत्तम है॥ २९॥

सिंहं शार्दूलकं वापि मत्तेमं मृदुतां यथा ॥
नयन्ति प्राणिनस्तद्वत्प्राणापानौ सुसाधयेत् ३०
सिंह व्याघ्र अथवा मतवाले हाथीको जैसे मनुष्य नम्र
करके अपने आधीन करता है, इसी प्रकार प्राण और अपान
वासुको साधै॥ ३०॥

पीडयन्ति मृगांस्तेन लोकान्वश्यंगतान्नृप ॥ दहत्येनस्तथा वायुः संस्तब्धोन च तत्तनुम्३१ हे राजन ! जिस प्रकार अपने वशमें करे सिंहादि मृगोंको तथा छोकोंको पीडा नहीं देते हैं, इसी प्रकार यह वायु प्राणायामसे स्थित होकर पापोंको भस्म करता है, परन्तु शरीरको नहीं जलाता ॥ ३१॥

# यथायथा नरः कश्चित्सोपानावलिमाक्रमेत् ॥ तथातथा वशीकुर्यात्प्राणापानौ हि योगवित्३२

जिस प्रकार ऋमसे मनुष्य चढनेकी सीढियोंको अतिऋ-मण करता है, इसी प्रकार ऋमसे प्राणापानको बद्यमें करना उचित है॥ ३२॥

पूरकं कुम्भकं चैव रेचकं च ततोऽभ्यसेत ॥ अतीतानागतज्ञानी ततः स्याज्जगतीतले ॥३३॥

पूरेक कुंभक और रेचकका अभ्यास करके यह प्राणी इस जगतमें भूत भविष्य वर्तमान तीनों कालका ज्ञाता हो जाताहै ३३

प्राणायामैर्द्रादशभिरुत्तमैर्धारणा मता ॥ योगस्तु धारणे द्वेस्याद्योगीशस्ते सदाभ्यसेत्३४

१ पूरक-वायुको ऊपर खेचना, कुंभक-वायुका रोध करना। रेचक-वायुका त्याग करना यह तीन नाड़ी हैं।

( ६२ )

बारह प्राणायामसे उ ाम धारणा होती है दो धारणासे योग सिद्ध होता है, योगी निरं ार धारणाका अभ्यास करे॥ ३४॥

एवं यः कुरुते राज् स्त्रिकालज्ञः स जायते ॥ अनायासेन तस्य साद्वश्यं लोकत्रयं नृप ॥३५॥

हे राजन ! जो इस प्रवार साधना करते हैं, उन्हें त्रिकाल- : का ज्ञान हो जाता है, औं अनायास उनके वशमें त्रिलोकी हो जाती है ॥ ३५॥

ब्रह्मरूपं जगत्सर्वे पः यति स्वान्तरात्मनि ॥ एवं योगश्च संन्यास समानफलदायिनौ॥३६॥

अपने अन्तरात्मामें सब जगतको ब्रह्मरूप देखता है उसे इस प्रकारसे कर्मसंन्यास और कर्मयोग दोनों समान फलके देनहारे हैं॥ ३६॥

जन्तूनां हितकर्तारं कर्मणां फलदायिनम् ॥ मांज्ञात्वामुक्तिमाप्नोतित्रैलोक्यस्येश्वरंविभुम्३७

ॐ तत्सदिति श्रीमद्रणेशगीतासूपनिषत्सु योगामृतार्थ-शास्त्रे गणेशपुराणे उ० गजाननवरेण्यसम्वादे वैध-संन्यासयोगोनाम चतुर्थोऽध्यायः॥ ४ ॥ सब प्राणियोंका हितकारी कर्मका फल देनेहारा त्रिलोकीका ईश्वर व्यापक मैं हूं मुझे जान्नेसे ही प्राणी मुक्त होजाते हैं३७॥

ॐ तत्सदिति श्रीमद्रणेशगीतासूपनिष० योगामृतार्थशास्त्र गणेशपुराणे उ० गजाननवरेण्यसंवादे पण्डितज्वा-लाप्रसादमिश्रकृतभाषाटीकायां वैश्वसंयोगो नाम चतुर्थोऽध्यायः॥ ४॥

श्रीगजानन उवाच ।

श्रीतस्मार्तानि कर्माणि फलं नेच्छन्समाचरेत्॥ शस्तः स योगी राजेन्द्र अकियाद्योगमाश्रितात् १

श्रीगणेशजी बोले हे राजन ! जो श्रुति और स्मृतिमें कहे हुए कमोंको फलकी इच्छा न करके आरम्भ करता है, वह योगी कर्मसंन्यासियोंमें श्रेष्ठ है ॥ १॥

योगप्राध्ये महाबाहो हेतुः कर्मैव मे मतम्॥ सिद्धियोगस्य संसिद्धचे हेत् शमदमो मृतौ॥२॥

हे महासुन ! मेरे मतमें योगप्राप्तिके निमित्त कर्म ही श्रेष्ठ है, योगिसिदिकी सिद्धिके निमित्त शमदमढी कारण हैं ॥२॥ इंद्रियार्थीश्च संकल्प्य कुर्वनस्वस्य रिपुर्भवेत् ॥

एताननिच्छन्यः कुर्वन्सिद्धं योगी च सिद्धचिति३

#### (६४) गणेशंगीता-अ०५.

इन्द्रियोंके निामित्त संकल्प कर कर्म करनेवाला अपना शत्रु होता है, और जो इनकी इच्छा न कर कर्म करता है वही योगी सिद्धिको प्राप्त होता है ॥ ३ ॥

# मुहत्त्वे च रिपुत्वे च उद्धारे चैव बंधने ॥ आत्मनैवात्मनो द्यात्मा नात्मा भवति कश्चन ४

एकमात्र आत्माही आत्माका मित्र और शत्रु है, यही ज्ञान होनेसे उद्धार करता है, और यही अज्ञान होनेसे बन्धनमें डालता है, दूसरा कोई नहीं ॥ ४॥

# मानेऽपमाने दुःखे च सुखे सुद्धदि साधुषु ॥ मित्रेऽमित्रेऽप्युदासीने द्वेष्ये लोष्टे च काश्चने।५॥

मान, अपमान, सुख, दुःख, साधु, आप्त, मित्र, अमित्र, उदासीन, द्वेषी, मट्टीका ढेला और सुवर्ण इत्यादिमें ॥ ५॥

# समो जितात्मा विज्ञानी ज्ञानींद्रियजयावहः ॥ अभ्यसेत्सततं योगं यदा युक्ततमो हि सः ॥६॥

समान बुद्धि रखनेवाला, जितेन्द्रियः विज्ञानी, जितात्मा, सदा योगका अभ्यास करता रहें जब तक उसको योगकी प्राप्ति हो ॥ ६ ॥

ततः श्रान्तो व्याकुलो वा क्षुधितो व्यग्निक्तकः । कालेऽतिशीतेऽत्युष्णे वानिलाग्न्यम्बुसमाकुले ७ तप्त हो, श्रान्त हो, व्याकुल, क्षुधित, व्यग्निक्त, आति-शीतकाल वा आति उष्णकाल,अग्नि वायु और जलकी अधि-काईवाला देश ॥ ७ ॥

सध्वनावतिजीर्णे गोः स्थाने साम्रौ जलान्तिके॥ कूपकूले श्मशाने च नद्यां भित्तौ च मर्मरे॥८॥

जिस स्थानमें घ्वानि, वा कलकलशब्द अधिक हो, गोठ, अग्निके निकट, जलके निकट, कूपके निकट, इमशान, नदी, भीतिके निकट तथा जहां शुष्क पर्णका शब्द सुन पडता है, अतिजीर्ण स्थान ॥ ८॥

चैत्ये सवित्मके देशे पिशाचादिसमावृते ॥
नाभ्यसेद्योगिवद्योगं योगध्यानपरायणः॥ ९॥
चैत्य(बडी बाडियोंमें)वल्मीक(बांबई) तथा पिशाचादियुक्त स्थानमें योगाभ्यास करनेवाला योगी योगाभ्यास न

स्मृतिलोपश्च मूकत्वं बाधिर्यं मन्दता ज्वरः ॥ जडता जायते सद्यो दोषाज्ञानाद्धि योगिनः १० स्मृतिका लोप होना, गूंगापन, बिधरता, मन्द्ता, ज्वर, जडता यह सब कुछ दोप अज्ञानसे योगीको होते हैं॥ १०॥

एते दोषाः परित्याज्या योगाभ्यसनशालिना ॥ अनाद्रे हि चैतेषां स्मृतिलोपादयो ध्रुवम्॥११॥

योगाभ्यासीको यह सब दोष त्याग करने चाहिये, इनमें जो आलस्य करे तो अवश्य स्मृतिलोपादि दोष होते हैं, इससे उपरोक्त स्थानोंमें योगसाधन न करे ॥ ११ ॥

नातिभुञ्जन्सदा योगी नाभुञ्जन्नातिनिद्रितः॥ नातिजात्रत्सिद्धिमेति भूप योगं सदाभ्यसन्१२

योगी सदा थोडा भोजन करें, विना भोजन किये भी न रहे, न बहुत सोवे,न बहुत जागें, इस प्रकार सदा योगाभ्यास करनेसे सिद्धिको प्राप्त हो जाता है ॥ १२ ॥

संकल्पजांस्त्यजेत्कामान्नियताहारजागरः ॥ नियम्य खगणं बुद्धचा विरमेत शनैः शनैः १३॥ ँ

सम्पूर्ण इच्छा और कामनाओंको त्याग करे, थोडा भोजन करे, जागरणशिल हो, बुद्धिसे सब इंद्रियोंको वशकर शनैः शनैः विरामको प्राप्त हो ॥ १३॥

# ततस्ततः कृषेदेतद्यत्र यत्रानुगच्छति ॥ धृत्यात्मवशगं कुर्याचित्तं, चश्रलमादृतः ॥१८॥

जिस जिस स्थानमें मन जाय उस उस स्थानसे उसे खींचे और धैर्यतासे उसे अपने वश करें,कारण कि वह महा-चंचल है ॥ १४ ॥

# एवं कुर्वन्सदा योगी परां निर्वृतिमृच्छिति ॥ विश्वस्मित्रिजमात्मानंविश्वंचस्वात्मनीक्षते १५

योगी सदा इसमकार करनेसे परम शांतिको माप्त होता है, जो संसारको अपनी आत्मामें और आत्माको संसारमें देखते हैं॥ १५॥

# योगेन यो मामुपैति तमुपैम्यहमाद्रात् ॥ मोचयामि न मुश्चामि तमहं मां स न त्यजेत् १६ योगसे जो मुझको प्राप्त होता है, उसको में आदरसे प्राप्त होता हूं, और जो मुझको नहीं छोडता है उसको में नहीं छोडताहूं, संकारसे मुक्त कर देता हूं ॥ १६ ॥

सुखे सुखेतरे द्वेषे क्षुधि तोषे समस्तृषि ॥ आत्मसाम्येन भूतानि सर्वगं मां च वेत्ति यः १७॥ सुख,दुःख,द्वेष, क्षुधा, शांति,तृपा इनमें जो आत्माके समान सब प्राणियोंको देखता है, और जो मुझे जानता है ॥ १७ ॥

जीवन्मुक्तः स योगीन्द्रः केवलं मयि संगतः ॥
ब्रह्मादीनां च देवानां स वंद्यः स्याज्जगत्रये॥१८॥
ऐसे योगी जो केवल मुझमें संगति करनेवाले हैं, वे
जीवन्मुक्त हैं, वह त्रिलोकीमें ब्रह्मादिक देवताओंसे नमस्कार
करने योग्य हैं ॥ १८ ॥

वरेण्य उवाच ।

द्विविधोऽपि हि योगोऽयमसंभाव्यो हि मे मतः॥ यतोऽन्तःकरणं दुष्टं चञ्चलं दुर्ग्रहं विभो ॥१९॥ वरेण्यने कहा भगवन् ! यह दोनों प्रकारकी योगसिद्धि मैं महाकठिन देखता हूं कारण कि मन बडा दुष्ट और चंचल है इसका निग्रह करना कठिन है ॥ १९॥

श्रीगजानन उवाच।

यो निग्रहं दुर्ग्रहस्य मनसः संप्रकल्पयेत् ॥ घटीयन्त्रसमादस्मान्मुक्तःसंसृतिचक्रकात् २०॥ श्रीगणेशजी बोहे हे राजन् ! जो निग्रह करनेमें कठिन,इस मनका निग्रह करता है, वह घटीयंत्रके समान घूमनेवाले इस संसार चक्रसे मुक्त हो जाता है ॥ २०॥

विषयैः ककचैरेतत्संसृष्टं चक्रकं दृढम् ॥
जनश्छेत्तं नशक्रोति कर्मकीलैः सुसंवृतम्॥२१॥
विषयक्षी आरोंसे यह दृढ चक्र बना हुआ है और कर्मक्ष्पी कीलोंसे जडा हुआ है इसकारण साधारण मनुष्य इसके

छेदन करनेको समर्थ नहीं होते ॥ २१॥

अतिदुःखं च वैराग्यं भोगाद्वैतृष्ण्यमेव च ॥ गुरुप्रसादः सत्संग उपायास्तज्जये अमी ॥२२॥ अतिशय दुःख वैराग्य, भोग तृष्णाका त्याग, गुरुकी

प्रसन्नता, सत्संग, यह इसके जीतनेके उपाय हैं॥ २२॥

अभ्यासाद्रा वशीकुर्यानमनो योगस्य सिद्धये ॥ वरेण्य दुर्लभो योगो विनास्य मनसो जयात्२३

योगसिद्धिके निमित्त अभ्याससे मनको अपने वर्शमें करै, हे वेरण्य ! विना मनके जीते योग महाकठिन है ॥ २३ ॥ वरेण्य उवाच ।

योगभ्रष्टस्य को लोकः का गतिः किं फलं भवेत्।। विभो सर्वज्ञ मे छिंधि संशयं बुद्धिचक्रभृत् २८॥। वरेण्य बोले भगवन् ! योगश्रष्टको किस लोककी प्राप्ति और उसकी क्या गति होती है, क्या फल होता है हे सर्वज्ञ ! हे बुद्धिरूपी चक्रके धारण करनेवाले ! यह मेरा संदेह छेदन कीजिये ॥ २४॥

श्रीगजानन उवाच।

दिव्यदेहधरो योगाद्धष्टः स्वर्भोगमुत्तमम् ॥ ्रभुक्त्वा योगिकुलेजन्म लभेच्छुद्धिमतां कुले२५ श्रीगणेशजी बोले हे राजा ! योगभ्रष्ट पुरुष भी दिव्य देह धारणकर स्वर्गमें जाते हैं, वहां कमें के फल उत्तम सुख भोग कर शुद्धता युक्त योगियोंके कुलमें जन्म छेते हैं॥ २५॥ पुनर्योगी भवत्येष संस्कारात्पूर्वकर्मजात् ॥ निह पुण्यकृतां कश्चित्ररकं प्रतिपद्यते ॥ २६॥ और फिर भी यह पूर्व जन्मोंके संस्कारसे योगी होता है कोई भी पुण्यकर्म करनेवाला नरकको नहीं जाता ॥ २६॥ ज्ञाननिष्ठात्तपोनिष्ठात्कर्मनिष्ठात्रराधिप ॥ श्रेष्ठो योगी श्रेष्टतमो भक्तिमान्मयि तेषु यः २७ ॐतत्सदिति श्रीमद्रणेशगीतासूपनिषद्र्यगर्भासु योगामृतार्थ-शास्त्रे श्रीगणेशपुराणे उ० श्रीगजाननवरेण्यसंवादे योगावृत्तिप्रशंसने। नाम पश्चमोऽध्यायः ॥ ५ ॥

हे राजन् ! ज्ञानिष्ठासे तपकी निष्ठावालोंसे कर्मनिष्ठासे जो योगसे मुझमें भक्ति करता है वह श्रेष्ठ है ॥ २७ ॥ ॐ वत्सदिति श्रीमद्रणेशगीतास्पीनषद्येगभीसु योगामृतार्थशास्त्रे श्रीगणेशपुराणे उ० श्रीगजाननवरेण्यसंवादे पंडित-ज्वालामसाद्मिश्रकृतभाषाटीकायां योगावृत्ति-मशंसनो नाम पञ्जमोऽध्यायः ॥ ५ ॥

श्रीगजानन उवाच ॥

ईदृशं विद्धि मे तत्त्वं मद्गतेनान्तरात्मना ॥ यज्ज्ञात्वा मामसंदिग्धं वेत्सि मोक्ष्यसि सर्वगम् १

श्रीगणेशजी बोले हे राजन ! इस प्रकार मुझमें मन लगाकर मेरा तत्त्व जानो जिसके जाननेसे मुझे सर्वगत और यथार्थ जानकर मुक्त हो जाओंगे ॥ १॥

तत्तेऽहं शृणु वक्ष्यामि लोकानां हितकाम्यया ॥ अस्ति ज्ञेयं यतो नान्यन्मुक्तेश्च साधनं नृप॥२॥

हे राजन ! लोकोंके ऊपर अनुग्रहकी इच्छासे वह तत्त्व मैं तुमसे वर्णन करता हूं जिसके जान्नेसे दूसरे मुक्तिके साधन जाननेकी आवश्यकता नहीं रहती॥ २॥

ज्ञेया मत्प्रकृतिः पूर्वे ततः स्याज्ज्ञानगोचरः ॥ ततो विज्ञानसंपत्तिर्मिय ज्ञाते नृणां भवेत् ॥३॥ ( 92 )

प्रथम तो मेरी प्रकृति जाननी उचित है, उससे ज्ञान होता है, इसके उपरान्त मेरा ज्ञान होनेसे प्राणियोंको विज्ञान सम्पत्तिकी प्राप्ति होती है ॥ ३ ॥

कानलौ खमहंकारः कं चित्तं धीसमीरणौ ॥ रवीन्द्र यागकृज्जैकादशधा प्रकृतिर्मम ॥ ४॥

पृथ्वी, आग्ने, आकाश, अहंकार, होमद्रव्य, चित्त, बुद्धि, वायु, रित, चंद्र, यागकर्ता, यह ग्यारह प्रकारकी मेरी प्रकृति हैं ४ अन्यां मत्प्रकृतिं वृद्धा मुनयः संगिरन्ति च ॥ तथा त्रिविष्टपं व्याप्तं जीवत्वं गतयानया ॥ ६॥ औरभी वृद्ध मुनिजन ऐसा वर्णन करते हैं, कि आनेजानेवाली जीवत्वको प्राप्त हुई त्रिलोकीमें व्याप्त यह भी मेरी प्रकृति हैं ५॥ आभ्यामुत्पाद्यते सर्वे चराचरमयं जंगत् ॥ संगाद्विश्वस्य संभूतिः परित्राणं लयोऽप्यहम्६॥

संगाद्विश्वस्य संभूतिः परित्राणं लयोऽप्यहम्६॥
प्रकृतिपुरुषसेही चराचर जगत् उत्पन्न होताहै इसीके संगसे
पुरुसे इस जगत्की उत्पत्ति पालन और नाश होता है ॥६॥
पुरुसे इस जगत्की उत्पत्ति पालन और नाश होता है ॥६॥
पुरुसे इस जगत्की केश्वित दि ॥

तत्त्वमेतन्निबोद्धं मे यतते कश्चिदेव हि॥ वणीश्रमवतां पुसां पुंरा चीर्णेन कर्मणा॥७॥ इस मेरे तत्त्व जाननेके निमित्त वर्णाश्रमी पुरुषोंमें पूर्वज-न्मके कर्मानुसार कोई सहस्रोंमें एक यत्न करता है ॥ ७ ॥ साक्षात्करोति मां कश्चिद्यत्नवृत्स्विप तेषु च ॥ मत्तोऽन्यन्नेक्षते किंचिन्मिय सर्व च वीक्षते ॥८॥ उन सहस्रों यत्नवानोंमें कोई एक मुझको साक्षात् करता है मुझसे अन्य और किसीको नहीं देखता,और मुझमें सम्पूर्ण जगत्को देखता है ॥ ८ ॥

शितौ सुगन्धरूपेण तेजोरूपेण चामिषु ॥ प्रभारूपेण पूष्ण्यब्जे रसरूपेण चाप्सु च ॥९॥ पृथ्वीमें सुगन्धिरूपते, अग्निमें तेजरूपते, सूर्यमें और चन्द्रमें प्रभारूपते, जलमें रसरूपते मैं स्थित हूं॥९॥

धीतपोबिलनां चाहं धीस्तपो बलमेव च ॥
तिविधेषु विकारेषु मदुत्पन्नेष्वहं स्थितः ॥१०॥
बुद्धिमान तपस्वी बिलेशोंमें मैं बुद्धि, तप और बलक्षपते
स्थित हूं, तीनप्रकारके विकार मुझहीसे उत्पन्न हुए हैं और उन सबमें मैं स्थित हूं॥ १०॥

न मां विन्दति पापीयान्मायामोहितचेतनः ॥ त्रिविकारा मोहयति प्रकृतिर्मे जगत्त्रयम् ११॥ मायास मोहित चित्तवाले पापी मुझे नहीं जानते, तीन-प्रकारके विकार सत् रज तमवाली मेरी प्रकृति त्रिलोकीको मोहित करती है ॥ ११ ॥

यो मे तत्त्वं विजानाति मोहं त्यजति सोऽिखलम्। अनेकेर्जन्मभिश्चैवं ज्ञात्वा मां मुच्यते ततः १२ जो मेरे तत्त्वकों जानता है, वह सम्पूर्ण मोहको त्याग करता है, अनेक जन्मोंमें मुझे जानकर प्राणी मुक्त होजाताहै॥१२॥ अन्यनानाविधान्देवान्भजन्ते तान्त्रजन्ति ते ॥ यथायथा मतिं कृत्वा भजते मां जनोऽिखलः १२ जो अनेक प्रकारके देवतोंको भजन करते हैं, वे उन्हींको प्राप्त होते हैं, सम्पूर्ण मनुष्य जैसी जैसी माति करके मेरा भजन करते हैं ॥ १३ ॥

तथातथास्य तं भावं पूरयाम्यहमेव तम् ॥ अहं सर्वे विजानामि मां न कश्चिद्विबुद्ध्यते १४ उसी प्रकारसे में उनके भाव पूर्ण करताहूं, मैं सबको जानता ॥ १४ ॥ अव्यक्तं व्यक्तिमापन्नं न विदुः काममोहिताः ॥

नाहं प्रकाशतां यामि अज्ञानां पापकर्मणाम् १५

मुझ अन्यक्त ग्रप्त स्वरूपको कामसे मोहित दृष्टिवाले कोई नहीं जानते हैं, अज्ञानी और पापी पुरुषोंको मैं प्रगट नहीं होता हूं ॥ १५ ॥

यः स्मृत्वा त्यजित प्राणमन्ते मां श्रद्धयान्वितः॥
स यात्यपुनरावृत्तिं प्रसादान्मम भूभुज ॥ १६॥
जो अन्तसमय श्रद्धायुक्त होकर मुझे स्मरणकर अपना
शरीर त्याग करता है, हे राजन् ! वह मेरी कृपासे मुक्त
हो जाता है॥ १६॥

यंयं देवं स्मरन्भक्तया त्यजित स्वं कलेवरम् ॥ तत्तत्सालोक्यमायाति तत्तद्रक्तया नराधिप १७

भक्तिपूर्वक जिस जिस देवताको यह प्राणी स्मरण करता हुआ कलेवरको त्याग करता है, हे राजन् ! उनकी भक्ति करनेसे उन्हींके लोकको प्राप्त होता है ॥ १७॥

अतश्राहर्निशं भूप स्मर्तव्योऽनेकरूपवान् ॥ सर्वेषामप्यहं गम्यः स्रोतसामर्णवो यथा ॥१८॥

इस कारण हे राजन्! रातिदन मेरे अनेक रूप स्मरण व करने योग्य हैं, सबको मैं ही प्राप्त होता हूं, जैसे निदयोंका

ा जल सागरमें जाता है, ऐसे ही सब देवताओंकी आराधना अ मुझमें प्राप्त होती है ॥ १८ ॥

ब्रह्मविष्णुशिवेन्द्राद्याँ छोकान्त्राप्य पुनः पतेत्॥ यो मामुपैत्य संदिग्धः पतनं तस्य न कचित्१९

ब्रह्मा विष्णु शिव इन्द्रादि लोकोंको प्राप्त होकर यह फिर फिर संसारमें प्राप्त होता है, जो असंदिग्ध होकर मुझको प्राप्त होता है उसका फिर जन्म नहीं होता ॥ १९ ॥

अनन्यशरणो यो मां भक्तया भजति भूमिप ॥ योगक्षेमो च तस्याहं सर्वदा प्रतिपादये ॥२०॥

हे राजन् ! जो अनन्य शरण होकर भक्तिसे मेरा भजन करता है, मैं सदा उसके योग क्षेम (मंगल) का विधान करता हूं ॥ २०॥

विविधा गतिरुद्दिष्टा शुक्का कृष्णा नृणां नृप ॥ एकया परमं ब्रह्म परया याति संसृतिम् ॥२१॥

ॐ तत्सदिति श्रीमद्रणेशगीतासूपनिषद्रथंगर्भासु योगा-मृतार्थशास्त्रे श्रीमन्महागणेशपु० उत्तरखण्डे श्रीगजानन-

वरेण्यसंवादे बुद्धियोगो नाम षष्रोऽध्यायः॥६॥ हे राजन ! मनुष्योंकी कृष्ण और शुक्कपक्षके भेदसे अनेक गति हैं एकसे प्राणी संसारमें आता है, और दूसरीसे पर-ब्रह्मको प्राप्त होता है ॥ २१ ॥

ॐ तत्स॰ श्रीमद्र॰ योगा॰ श्रीगणेश॰ पण्डितज्वालाप्रसाद-मिश्रकृतभाषाटीकायां बुद्धियोगो नाम षष्ठोऽध्यायः ॥ ६ ॥

### वरेण्य उवाच ।

का शुक्का गतिरुदिष्टा का च कृष्णा गजानन ।।
किं ब्रह्म संसृतिः का मे वक्तमहस्यनुष्रहात् ॥१॥
बरेण्य बोले हे गजानन ! शुक्का गति और कृष्णा गति
किसको कहते हैं, ब्रह्म क्या है ? और संस्रति क्या है,सो आप
मुझसे कृषाकर कहिये ॥ १॥

श्रीगजानन उवाच ।

अग्निज्योंतिरहः शुक्का कर्माईमयनं गतिः ॥ चान्द्रं ज्योतिस्तथा धूमो रात्रिश्च दक्षिणायनम् २

श्रीगणेशजी बोले हे राजन ! अग्निके अभिमानी देवता और ज्योतिके अभिमानी देवता, दिवाभिमानी देवता, शुक्क-पक्षाभिमानी देवता और अन्तमें उत्तरायणके पण्मासाभिमानी देवतोंका आश्रय करके जो चलते हैं, वह शुक्लागति कहाती ह, और धूमाभिमानी देवता, रात्रि अभिमानी देवता, कृष्ण-

## (७८) गणेशगीता-अ०७.

पक्ष अभिमानी देवता, चंद्र और ज्योति अभिमानी देवता, पण्मासाभिमानी देवताको आश्रय करके जो गमन करते हैं, वह कृष्णागति कहाती है ॥ २ ॥

कृष्णेते ब्रह्मसंसृत्योरवाप्तेः कारणं गती॥ दृश्यादृश्यमिदं सर्वे ब्रह्मेवत्यवधारय ॥ ३ ॥ इन्हीं दोनों गतियोंसे ब्रह्म और संसारकी प्राप्ति होती है, जो कछ यह दृश्य और अदृश्य है, तुम इस सबको ब्रह्म जानो रे॥ क्षरं पञ्चात्मकं विद्धि तदन्तरक्षरं स्मृतम् ॥ उभाभ्यां यदतिकान्तं शुद्धं विद्धि सनातनम् ।।। पंचमहाभूतोंको क्षर कहते हैं, उसके अनन्तर अक्षर है, इन दोनोंको अतिक्रमणकर गुद्ध सनातन ब्रह्मको जानो ॥ ४॥ अनेकजन्मसंभूतिः संसृतिः परिकीर्तिता ॥ संसृतिं प्राप्तवन्त्येते ये तु मां गणयन्ति न॥ ५॥ अनेक जन्मोंकी संभाति ( ऐश्वर्य ) को आवागमन कहते हैं इस संस्रतिको वे प्राप्त होते हैं जो मुझे नहीं गिन्ते ॥ ५ ॥ ये मां सम्यग्रपासन्ते परं ब्रह्म प्रयान्ति ते ॥ ध्यानायैरुपचारैमी तथा पञ्चामृतादिभिः ॥६॥

जो मुझे सम्यक् प्रकारसे उपासना करते हैं, वे परब्रह्मको प्राप्त होते हैं ध्यान पूजन और पंचामृतादि ॥ ६ ॥

स्नानवस्नाद्यलंकारसूगन्धधूपदीपकैः॥

नैवेद्येः फलतांबूलैर्दक्षिणाभिश्व योऽर्चयेत् ॥७॥

तथा स्नान, वस्न, अलंकार, उत्तम प्रकार गंध, धूप, दीप, नैवेद्य, फल, ताम्बूल, दक्षिणादिस जो मेरी पूजा करता है ॥७॥

भक्तयैकचेतसा चैव तस्येष्टं पूरयाम्यहम् ॥ एवं प्रतिदिनं भक्तया मद्रको मां समर्चयेत् ॥८॥

भक्ति तथा एकचित्तसे जो मेरा भजन करता है मैं उसके मनोरथ पूरे करता हूं इसमकार प्रतिदिन भक्तिसे मेरे भक्त मेरी पूजा करते हैं ॥ ८॥

अथवा मानसी पूजां कुर्वीत स्थिरचेतसा ॥ अथवा फलपत्राद्येः पुष्पमूलजलादिभिः॥९॥ अथवा स्थिरचित्तसे मानसी पूजा करे अथवा फल पत्र पुष्प मूल जलसे ॥९॥

पूजयेन्मां प्रयत्नेन तत्तदिष्टं फलं लभेत् ॥ त्रिविधास्विप पूजासु श्रेयसी मानसी मता १०

जो यत्न करके मेरी पूजा करता है, वह इष्ट फलको प्राप्त होता है, तीनों प्रकारकी पूजामें मानसी पूजा श्रेष्ठ है ॥१०॥ साप्युत्तमा मता पूजानिच्छया या कृता मम ॥ ब्रह्मचारी गृहस्थो वा वानप्रस्थो यतिश्च यः ११ वहभी यदि कामनारहित होकर कीजाय तौ अति उत्तम है, ब्रह्मचारी, गृहस्थ अथवा वानप्रस्थ या संन्यासी ॥ ११ ॥ एकां पूजां प्रकुर्वाणोऽप्यन्यो वा सिद्धिमृच्छति॥ मदन्यदेवं यो भत्तया द्विषन्मामन्यदेवताम् १२ अथवा और जो कोई एक मेरी पूजाको करता है, वह सिद्धिको प्राप्त होता है, और मुझे छोडकर और मुझसे देवकर जो और देवताका भक्तिसे पूजन करता है ॥ १२ ॥ सोऽपि मामेव यजते परं त्वविधितो नृप ॥ यो ह्यन्यदेवतां मां च द्विषत्रन्यां समर्चयेत् १३ हे राजन् ! अथवा मेरी पूजा विधिसे न करके और देव-्ताका वा मेरा द्वेष पूजन करके करता है ॥ १३ ॥ याति कल्पसहस्रं स निरयान्दुःखभाक् सदा ॥ भूतशुद्धिं विधायादौ प्राणानां स्थापनं ततः १४

वह सहस्र कल्पवर्ष तक नरकमें पडकर सदा दुःख भोगता है, प्रथम भूतशुद्धि करके फिर प्राणायाम करे।। १४॥ आकृष्य चेतसो वृत्तिं ततो न्यासमुपक्रमेत् ॥ कृत्वान्तर्मातृकान्यासं वहिश्राथ षडङ्गम् १५ फिर चित्तकी वृत्तियोंको आकर्षण करके न्यास करे, फिर मातृका न्यासकरे, फिर बहिरङ्ग पडङ्ग न्यास करे ॥ १५॥ न्यासं च मूलमंत्रस्य ततो ध्यात्वा जपेन्मनुम्॥ स्थिरचित्तो जपेनमन्त्रं यथा गुरुमुखागतम् १६॥ इसके उपरान्त मूलमंत्रका न्यास करके ध्यान करे और स्थिरचित्तसे गुरुमुखसे सुने मंत्रका जप करे ॥ १६॥ जपं निवेद्य देवाय स्तुत्वा स्तोत्रैरनेकथा ॥ एवं मां य उपासीत स लभेन्मोक्षमव्ययम्॥१७॥ फिर देवताके निमित्त जपको निवेदन कर अनेक प्रकारसे स्तोत्रका पाठ करे इस मकारसे जो मेरी उपासना करता है वह सनातनी मुक्तिको प्राप्त होता है॥ १७॥ य उपासनया हीनो धिङ्करो व्यर्थजन्मभाक ॥

य उपासनया हीनो धिङ्करो व्यर्थजन्मभाक् ॥ यज्ञोऽहमौषधं मन्त्रोऽग्निराज्यं च हविर्हुतम्१८॥ जो मनुष्य उपासनासे हीन है उसे धिक्कार है और उसका जन्म वृथा है, यज्ञ, औषध, मंत्र, आग्ने, आज्य, हवि, हुत यह सब मेरा ही स्वरूप है ॥ १८ ॥

ध्यानं ध्येयं स्तुतिं स्तोत्रं नितर्भक्तिरुपासना ॥ त्रयीज्ञेयं पवित्रं च पितामहिपतामहः ॥ १९॥ ध्यान, ध्येय, स्तुति, स्तोत्र, नमस्कार, भक्ति, उपासना, वेदत्रयीसे जानने योग्य, पिवत्र, पितामहके पितामह यह सब मैं हीहूं ॥ १९॥

ॐकार पावनः साक्षी प्रभुमित्रं गतिर्लयः॥ उत्पत्तिः पोषको बीजंशरणं वा स एव च॥२०॥ ॐकार, पावन, साक्षी, प्रभु, मित्र, गाति, लय, उत्पत्ति, पोषक, बीज, शरण ॥ २०॥

असन्मृत्युः सदमृतमात्मा ब्रह्माहमेव च ॥ दानं होमस्तपो भक्तिर्जपः स्वाध्याय एव च२१॥ इसी प्रकार असत्, सत्, अमृत, आत्मा तथा ब्रह्म यह सब मैं ही हूं, दान, होम, तप, भक्ति, जप, वेदपाठ ॥२१॥ यद्यत्करोति तत्सर्व समे मिय निवेदयेत् ॥ योषितोऽथ दुराचाराः पापास्त्रेवर्णिकास्तथा२२ यह जो कुछ भी करे सब मुझे निवेदन करदे मेरे आश्रय करनेवाले स्त्री दुराचारी पापी क्षत्रिय वैश्य शुद्धादि ॥ २२ ॥

मदाश्रया विमुच्यंते किं मद्गत्तया द्विजातयः ॥ न विनश्यति मद्गत्तो ज्ञात्वेमा मद्विभूतयः २३॥

यह भी तो मेरा आश्रय करनेसे मुक्त होजाते हैं फिर मेरे भक्तोंकी तौ बातही क्या है, मेरा भक्त यह मेरी विभूति जानकर कभी नष्ट नहीं होता है ॥ २३ ॥

प्रभवं मे विभूतीश्च न देवा ऋषयो विदुः ॥ नानाविभूतिभिरहं व्याप्य विश्वं प्रतिष्ठितः २४

मेरे प्रभव (उत्पत्ति ) और भेरी विभूतियों को देवता और ऋषिभी नहीं जानंते, मैं अनेक विभूतियोंसे विश्वमें व्याप्त होकर स्थित हूं ॥ २४ ॥

यद्यच्छ्रेष्ठतमं लोके सा विभूतिर्निबोध मे ॥२५॥

ॐतत्सदिति श्रीमद्रणेशगीतास्पनिषदर्थगर्भासु योगामृ-तार्थशास्त्रे उत्त॰ श्रीगजाननवरेण्यसंवादे उपास-नायोगोनाम सप्तमोऽध्यामः ॥ ७॥ जो जो इस लोकमें तेजयुक्त और श्रेष्टतम हैं वह सब मेरी विभूति हैं॥ २५॥

ॐ तत्सदिति श्रीमद्गणेश० योगामृतार्थशास्त्रे गजाननवरेण्य• संवादे पंडितज्वालाप्रसादमिश्रकृतभाषाटीकायाम् उपासनायोगो नाम सप्तमोऽध्यायः॥ ७॥

वरेण्य उवाच ।

भगवन्नारदो मद्धं तव नाना विभूतयः ॥ उक्तवांस्ता अहं वेद न सर्वाः सोऽपि वेत्ति ताः १

वरेण्य बोले हे गणेशजी ! नारदजीके मुखसे मैंने तुम्हारी अनेक विभूति श्रवण की हैं उन्हें मैं जानताहूं, सब नहीं जान्ता, कारण कि सम्पूर्ण विभूति तो नारदजी भी नहीं जानते॥१॥

त्वमेव तत्त्वतः सर्वा वेत्सि ता द्विरदानन ॥ निजं रूपमिदानीं मे व्यापकं चारु दर्शय॥ २॥

हे गजानन!आपही उन सबको तत्त्वसे जानते हो,इस समय मनोहर और व्यापक आप अपना रूप मुझे दिखाइये ॥ २ ॥ श्रीगजानन उवाच ।

एकस्मिन्मिय पश्य त्वं विश्वमेतचराचरम् ॥ नानाश्चर्याणि दिव्यानि पुरा दृष्टानि केनचित् ३ गणेशजी बोले राजन् ! इकले मुझहीमें तुम यह चराचर संसार देखो, और अनेक प्रकारके दिव्य आश्चर्य देखों जो पूर्वकालमें किसीनेही देखे हैं ॥ ३ ॥

ज्ञानचक्षुरहं तेऽद्य सृजामि स्वप्रभावतः ॥
चर्मचक्षुः कथं पश्येनमां विभुं ह्यजमव्ययम्॥४॥
मैं अपने प्रभावसे तुमको ज्ञाननेत्र देता हूं, कारण कि मुस सर्वव्यापक अज अव्ययको चर्मचक्षु नहीं देखसक्ते॥ ४॥
बह्योवाच।

ततो राजा वरेण्यः स दिव्यचक्षुरवेक्षत ॥
ईशितुः परमं रूपं गजास्यस्य महाद्धृतम् ॥५॥
ब्रह्माजी बोले ! तब वह वरेण्य राजा गणेशजीके महाअद्मुतरूप देखनेमें समर्थ दिव्य दृष्टिको प्राप्त होते हुए ॥५॥
असंख्यवक्त्रं लिलतमसंख्यांत्रिकरं महत् ॥
अनुलितं सुगन्धेन दिव्यभूषाम्बरस्रजम् ॥ ६॥
असंख्य शोभायमान मुख, असंख्य हाय, और सुगन्धिसे
लिप्त, दिव्य भूपण वसन और मालासे शोभित ॥ ६॥
असंख्यनयनं कोटिसूर्यरिमधृतायुधम् ॥
तद्वर्ष्माण त्रयो लोका दृष्टास्तेन पृथिन्विधाः॥।

असंख्य नेत्र, करोडों सूर्यकी किरणोंकी समान प्रकाशित आयुध धारण किये, इस प्रकार उनके शरीरमें एक स्थानमें राजाने तीनोंलोक देखे॥ ७॥

बरेण्य उवाच ।

हक्षेश्वरं परं रूपं प्रणम्य स नृपोऽत्रवीत्॥ वीक्षेहं तव देहेऽस्मिन्देवानृषिगणान्पितृन्॥८॥

यह ईश्वरसम्बन्धी परम रूप देख प्रणाम करके राजा (वरेण्य) बोला-हे भगवन् ! मैं आपके इस देहमें देवता ऋषियोंके गण और पितरोंको देखता हूं ॥ ८॥

पातालानां समुद्राणां द्वीपानां चैव भूभृताम् ॥ महर्षीणां सप्तकं च नानार्थैः संकुलं विभो ॥९॥

हे विभो ! सात पाताल, सात समुद्र, सात द्वीप,सात पर्वत, सात ऋषि, यह सब अनेक अर्थींसे युक्त देखता हूं॥ ९ ॥

भुवोऽन्तरिक्षं स्वर्गीश्च मनुष्योरगराक्षसान्॥ ब्रह्मविष्णुमहेशेन्द्रान्देवाञ्चन्तूननेकथा॥ १०॥

पृथ्वी, अन्तरिक्ष, स्वर्ग, मनुष्य, सर्प, राक्षस, ब्रह्मा, विष्णु, महेश, इन्द्र,देवता और भी अनेकप्रकारके जन्तु देखता हूं १०॥

# अनाद्यनन्तं लोकादिमनन्तभुजशीर्षकम् ॥ प्रदीप्तानलसंकाशमप्रमेयं प्ररातनम् ॥ ११ ॥

अनादि, अनन्त लोकादि, अनन्त भुजा और शिरोंसे युक्त जलती हुई अग्निकी समान प्रकाशमान अप्रमेय पुरातन तुमको देखता हूं ॥ ११ ॥

किरीटकुण्डलधरं दुर्निरीक्ष्यं मुदावहम् ॥ एतादृशं च वीक्षे त्वां विशालवक्षसं प्रभुम् १२॥

किरीट कुंडल धारण किये सहजसे देखनेके अयोग्य आनन्ददायक चौडी छातीयुक्त हे प्रभो ! इस प्रकारका तुम्हारा रूप देखताहूं ॥ १२ ॥

सुरविद्याधरैर्यक्षैः किन्नरेर्मुनिमानुपैः ॥ नृत्यद्भिरप्सरोभिश्च गन्धर्वेर्गानतत्परैः॥ १३॥

देवता, विद्याधर, यक्ष, किन्नर, मुनि, मनुष्य, नृत्य करती हुई अप्सरा,गान करते हुए गंधवोंसे तुम्हारा स्वरूप सेवित है १३

वसुरुद्रादित्यगणैः सिद्धैः साध्येर्मुद्रायुतैः ॥ सेव्यमानंमहाभत्तया वीक्ष्यमाणं सुविस्मितैः १४ आठ वसु, बारह आदित्योंके गणः सिद्ध, साध्य यह सब

1.

तुम्हारी सेवा करते, और महाभक्तिसे विस्मयको प्राप्त होकर आपको देखते हैं ॥ १४ ॥

# वेत्तारमक्षरं वेद्यं धर्मगोप्तारमीश्वरम् ॥ पातालानिदिशःस्वर्गान्भुवंव्याप्याखिलंस्थितम्

यह तुम्हें रूपके ज्ञाता, अक्षर, वेद्य ( जानने योग्य) धर्मके रक्षक, ईश्वर, पाताल, दिशा, स्वर्ग, पृथ्वी इन सबमें व्यापक और ईश्वर जानते हैं॥ १५॥

भीता लोकास्तथा चाहमेवं त्वां वीक्ष्य रूपिणम्। नानादंष्ट्राकरालं च नानाविद्याविशारदम् १६॥

हे भगवन् ! इस तुम्हारे रूपको देखकर सम्पूर्ण छोक तथा मैं भी डरगया हूं, यह आपका मुख अनेक तीक्ष्ण डाढौंसे भयंकर है आप अनेक विद्याओंके पार गन्ता हो ॥ १६॥

प्रलयानलदीप्तास्यं जटिलं च नभःस्पृशम् ॥ दञ्जागणेश ते रूपमहं भ्रान्त इवाभवम् ॥ १७॥

मलयकी अग्निकी समान दीप्तिमान् तुम्हारा मुख है, जिसकी जटा आकाशको छूटी है, हे गणेशजी ! आपका यह रूप देखकर मैं भ्रान्त हुआ हूं॥ १७॥

# देवा मनुष्या नागाद्याः खलास्त्वदुद्रेशयाः ॥ नानायोनिभुजश्चान्ते त्वय्येव प्रविशंति च १८

देवता मनुष्य नागादि और खल (दुष्ट) तुम्हारे उदरमें शयन करते हैं जो अनेक योनियोंको भोगकर अन्तमें तुममें प्रवेश करते हैं॥ १८॥

अन्धेरुत्पद्यमानास्ते यथा जीमूत्विन्दवः ॥ त्विमन्द्रोऽमिर्यमश्चैव निर्ऋतिर्वरुणो मरुत १९॥

जैसे सागरसे उत्पन्न हुए मेघके जलविन्द्र फिर उसीमें लीन होते हैं इसी कारण इन्द्र, अग्नि, यम, निर्ऋति, वरुण, वायु, तुमही हो ॥ १९ ॥

गुह्मकेशस्तथेशानः सोमः सूर्योऽिखलं जगत् ॥ नमामि त्वामतः स्वामिन्त्रसादं कुरु मेऽधुना २०

कुवेर, ईशान, सोम (चंद्र) और सम्पूर्ण जगत् सब तुमही हो, हे स्वामी! में तुमको नमस्कार करता हूं, अब आप मेरे ऊपर कृपा करो॥ २०॥

द्शीयस्व निजं रूपं सौम्यं यत्पूर्वमीक्षितम् ॥ को वेद लीलास्ते भूमन् क्रियमाणा निजेच्छ्या२१ पहले देखाहुआ आप अपना सौम्यरूप मुझे दिखाइये, हे भगवन् ! अपनी इच्छासे क्रीडाकरनेवाले आपकी लीलाको कौन जान सक्ता है ॥ २१ ॥

अनुत्राहान्मयादृष्टमैश्वरं रूपमीदृशम् ॥ ज्ञानचक्षुर्यतो दत्तं प्रसन्नेन त्वया मम ॥ २२ ॥

अत्पकी कृपासे मैंने यह इस प्रकारका ईश्वर सम्बन्धी रूप देखा, जो आपने प्रसन्न होकर मुझे ज्ञानचक्षु दिये॥२२॥ श्रीगजानन उवाच ।

नेदं रूपं महाबाहो मम पश्यन्त्ययोगिनः॥ सनकाद्या नारादाद्याःपश्यन्ति मदनुत्रहात २३

श्रीगणेशजी बोले,हे महाभुज ! योग न करनेवाले इस मेरे रूपका कभी भी दर्शन नहीं पाते, सनकादि नारदादि मेरे अनुग्रहसे इस रूपका दर्शन करते हैं ॥ २३ ॥

चतुर्वेदार्थतत्त्वज्ञाश्चतुःशास्त्रविशारदाः ॥ यज्ञदानतपोनिष्ठा न मे रूपं विदन्ति ते ॥२४॥

चारों वेदोंके अर्थके तत्त्व जाननेवाले सम्पूर्ण शास्त्रोंमें कुशल, यज्ञ, दान और तप करनेहारे भी मेरे रूपको नहीं जानते ॥ २४ ॥

शक्योऽहं वीक्षितुं ज्ञातुं प्रवेष्टुं भक्तिभावतः ॥ त्यज भीतिं च मोहं च पश्यमां सौम्यरूपिणम् २५ मैं भक्तिभावसे जाननेकुं दीखनेकूं माप्त होनेकुं समर्थ हूं अब तू भय और मोहको त्याग कर मेरे योग्य रूपको देख ॥२५॥

मद्रको मत्परः सर्वसंगहीनो मद्र्थकृत् ॥ निष्कोधःसर्वभूप्तेषु समो मामेति भूभुज ॥२६॥

ॐ तत्सदिति श्रीमद्रणेशगीतास्पिनपदर्यगर्भासु यो-गामृतार्थशास्त्रे श्रीगणेशपुराण उत्तरखण्डे श्रीगजानवरेण्यसंवादे विश्वरूपदर्शनो नामाष्टमोऽघ्यायः ॥ ८ ॥

हे राजन्! जो भक्त मेरे परायण सर्व संगत्यागी सब कर्म-हीमें समर्पण करते हैं, और क्रोध त्यागन कर सर्व प्राणियोंमें समान दृष्टि करते हैं, वह मुझको प्राप्त होते हैं ॥ २६ ॥

ॐ तस्सिद्ति श्रीमद्रणेश० योगामृतार्पशास्त्रे श्रीगणेशपु० पण्डितच्वालामसादमिश्रकृतभाषाटीकायां विश्वरूपदर्शनो नामाष्ट्रमोऽध्यायः॥८॥

### वेरण्य उवाच ।

# अनन्यभावास्त्वां सम्यङ्मूर्तिमन्तमुपासते ॥ योऽक्षरं परमं व्यक्तं तयोः कस्ते मतोऽधिकः ॥।

बरेण्य बोले हे भगवन् ! जो मूर्तिमान् तुमको अनन्यभा-वसे भजन करते हैं और जो अक्षर परम और व्यक्तरूपसे तुम्हारी उपासना करते हैं, उनमें अधिक कौन हैं ॥ १॥

# असि त्वं सर्ववित्साक्षी भूतभावन ईश्वरः ॥ अतस्त्वां परिपृच्छामि वद मे कृपया विभोर॥

हे ईश्वर तुम सब जाननेवाले सबके साक्षी भूतभावन(जग-तके उत्पन्न कर्ता) ईश्वर हो इस कारण मैं तुमसे पूछताहूं. आप कृपाकर कहिये॥ २॥

### श्रीगजानन उवाच ।

यो मां मूर्तिधरं भक्तया मद्भक्तः परिषेवते ॥
स मे मान्योऽनन्यभिक्तिनियुज्य हृद्यं मिय ३॥

श्रीगणेशजी बोले जो भक्तिपूर्वक मूर्तिधारी मेरी उपासना करता है, वह अनन्य भक्तिमान् हृदयमें मुझे धारण करनेवाला मेरा मान्य है ॥ ३ ॥ खगणं स्ववशं कृत्वाखिलभूतिहतार्थकृत्॥ ध्येयमक्षरमञ्यक्तं सर्वगं कृटग स्थिरम्॥ ४॥

सम्पूर्ण इन्द्रियोंको अपने वशमें कर सच प्राणियोंका हित करता हुआ जो अक्षर और अञ्चक्त, सर्वञ्चापी कूटस्य (निश्चल) स्थिर ब्रह्मका ध्यान करता है ॥ ४ ॥

सोऽपि मामेत्यनिर्देश्यं मत्परो य उपासते ॥ संसारसागरादस्मादुद्धरामि तमप्यहम् ॥ ५॥

वहभी जो अनिर्देश्य (जाति ग्रुण क्रियासे ) जाननेको अशक्य मेरी उपासना करता है उसको मैं संसारसागरसे उद्धार करता हूं॥ ५॥

अन्यक्तोपासनादुःखमधिकं तेन लभ्यते ॥ न्यकस्योपालनात्साध्यं तदेवान्यक्तभक्तितः ६॥

अव्यक्त ब्रह्मकी उपासना करनेवाले जनोंको अधिक हेन भोगना पडता है, जो व्यक्तस्वरूपकी उपासना भक्तिसे प्राप्त होता है, वही अव्यक्तकी भक्तिसे होता है॥ ६॥

भक्तिश्चैवादरश्चात्र कारणं परमं मतम् ॥ सर्वेषां विदुषां श्रेष्ठो ह्यकिंचिज्ज्ञोऽपिभक्तिमान्७

इसमें मुख्य कारण भक्ति ही है, सम्पूर्ण विद्वानोंमें थोडा जाननेवालाभी यदि भक्तिमान हो तो वह उनसे श्रेष्ठ है ॥७॥ भजन्भक्तया विहीनो यः स चाण्डालोऽभिधीयते। चाण्डालोऽपि भजनभक्तया ब्राह्मणेभ्योऽधिकोमम।।

जो भक्तिविहीन होकर भजन करता है, वह चाण्डाल है और चाण्डाल होकर मेरी भक्तिस भजन करे और ब्राह्मण मेरा भक्त न हो तो वह उस ब्राह्मणसे श्रेष्ठ है ॥ ८ ॥

ग्रुकाद्याः सनकाद्याश्च पुरा मुक्ता हि भक्तितः ॥ भक्तयेव मामनुप्राप्ता नारदाद्याश्चिरायुषः ॥ ९ ॥

शुकादि सनकादिक भक्तिसे ही मुक्त हुए हैं, और भक्ति सेही नारद और मार्कण्डेयादि मुझको प्राप्त हुए हैं ॥ ९ ॥

अतो भक्तया मयि मनो निधेहि बुद्धिमेव च ॥ भक्तया यजस्व मां राजंस्ततो मामेव यास्यसि १० इस कारण भक्तिसे मन और बुद्धि मुझमें लगानी, हे राजत! भक्तिसे मेरा यजन करो तो मुझको प्राप्त होगे ॥ १० ॥

असमर्थोऽपिंतुं स्वान्तमेवं मयि नराधिप ॥ अभ्यासेन च योगेन ततो गन्तुं यतस्व माम् ११ हे राजन ! जो मुझमें एक संग अपना मन न लगासको तो अभ्यासयोगसे मुझे प्राप्त होनेका यत करो ॥ ११ ॥ तत्रापि त्वमशक्तश्चेत्कुरु कम मद्र्पणम् ॥ ममानुत्रहतश्चेवं परां निर्वृतिमेष्यसि ॥ १२ ॥ और जो यहभी न हो सके तो जो कुछ कर्म करो सो मेरे अपण करो, मेरी कृपासेही परम शान्तिको प्राप्त होगे ॥१२॥ अथैतद्प्यनुष्ठातुं न शक्तोऽसि तदा कुरु ॥ प्रयत्नतःफलत्यागं त्रिविधानां हि कर्मणाम् १३ और जो यहभी अनुष्ठान न करसको तो यत्नपूर्वक तीनों प्रकारके कर्मीका फल त्यागन करो ॥ १३ ॥

श्रेयसी बुद्धिरावृत्तेस्ततो ध्यानं परं मतम् ॥ ततोऽखिलपरित्यागस्ततःशान्तिर्गरीयसी १८॥

मयम मेरेमें बुद्धि लगनी श्रेष्ठ है, उससे ध्यान श्रेष्ठ है, उससे सम्पूर्ण कर्मीका त्याग श्रेष्ठ है, इससे अत्यन्त श्रेष्ठ शान्ति प्राप्त होती है।। १४॥

निरहंममताबुद्धिरद्वेषः करुणासमः ॥ लाभालाभे सुखेदुःखे मानामाने समे त्रियः १५ अहंकारका त्याग, ममता बुद्धिका न होना, द्वेष न करना, सबमें समान दृष्टि, लाभ अलाभ, सुख दुःख, मान अपमानमें एक दृष्टि रहे, सो मेरा प्यारा है ॥ १५॥

# यं वीक्ष्य न भयं याति जनस्तरमात्र च स्वयम्॥ उद्देगभीःकोपमुद्रीरहितो यः स मे त्रियः॥१६॥

जिसको देखकर किसी प्राणीका भय नहीं होता, और जो मनुष्योंसे शंकायुक्त नहीं होता है, उद्देग और क्रोधके भयसे जो रहित हो वहीं मेरा प्रिय है।। १६॥

# रिपौ मित्रेऽथ गर्हायां स्तुतौ शोके समः समुत्॥ मौनी निश्वलधीमिक्संगः स च मे प्रियः १७

शतु मित्र निन्दा स्तुति शोकमें जिसका चित्त एक है मौनी, स्थिरचित्त, भक्तिमान्, अंसग, ऐसाही प्राणी मेरा प्रिय है॥ १७॥

## संशीलयति यश्चैनमुपदेशं मया कृतम् ॥ स वंद्यःसर्वलोकेषु मुक्तात्मा मे प्रियःसदा १८॥

जो मेरे किये उपदेशको विचार करता है, वह त्रिलोकीमें नमस्कारके योग्य है और मेरा त्रिय है॥ १८॥ अनिष्टाप्तौ च न द्वेष्टीष्टप्राप्तौ न च तुष्यित ॥ क्षेत्रतज्ज्ञौ च यो वेत्ति स मे प्रियतमो भदेत् १९ जो अनिष्टकी प्राप्तिमें देष और इष्टकी प्राप्तिमें हर्ष नहीं करता है क्षेत्र और क्षेत्रज्ञको जो जानता है,वही मेरा प्यारा है॥१९॥

वरेण्य उवाच।

कि क्षेत्रं कश्च तद्वेत्ति किं तज्ज्ञानं गजानन।।
एतदाचक्ष्व मह्मं त्वं पृच्छते करुणाम्बुधे ॥२०॥
वरेण्य बोले भगवन् ! क्षेत्र क्या है और उसका जाननेबाला कौन है, उसका ज्ञान क्या है, हे करुणासागर मुझ
प्रश्न करनेवालेसे यह सब आप वर्णन कीजिये ॥ २०॥
श्रीगजानन उवाच ॥

पश्च भूतानि तन्मात्राः पश्च कर्मेन्द्रियाणि च ॥ अहंकारो मनो बुद्धिः पश्चज्ञानेन्द्रियाणि च२१॥ श्रीगणेशजी बोले पांच भूत और उनकी तन्मात्रा, पंचकर्मेन्द्रिय, अहंकार, मन, बुद्धि और पांच ज्ञानेंद्रिय ॥ २१॥ इच्छाव्यक्तं धृतिद्रेषो सुखदुःखे तथेव च ॥ चेतनासहितश्चायं समूहः क्षेत्रमुच्यते ॥ २२॥ चेतनासहितश्चायं समूहः क्षेत्रमुच्यते ॥ २२॥

इच्छा, व्यक्त, धेर्य, द्वेष, सुख, दुःख और चेतना सहित यह समृह, सब क्षेत्र कहाता है ॥ २२ ॥

तज्ज्ञं त्वं विद्धि मां भूप सर्वान्तर्यामिणं विभुम्॥ अयं समूहोऽहं चापि यज्ज्ञानविषयौ नृप॥२३॥

हे राजन् ! उसका, जाननेवाला सर्वान्तर्यामी तुम मुझको (क्षेत्रज्ञ) जानो, मैं और यह समूह यह दोनों ज्ञेय अर्थात् ज्ञानके विषय हैं ॥ २३ ॥

् आर्जवं गुरुशुश्रूषाविरित्तर्श्वेन्द्रियार्थतः ॥ शौचं क्षान्तिरदंभश्र जन्मादिदोषवीक्षणम्॥२४॥ सरलता, गुरुशुश्रूषा, इन्द्रियोंका विषयोंते वैराग्य, पवि-त्रता, सहनज्ञीलता, पाखण्डका त्याग, जन्ममरणादि दोषोंमें इष्टि॥ २४॥

समदृष्टिंद्धा भित्तरेकान्तित्वं शमो दमः ॥
एतैर्यम् युतं ज्ञानं तज्ज्ञानं विद्धि बाहुज ॥२५॥
समदृष्टिता, दृढभिक्ते, एकान्तता, शम, दम, हे राजनः !
इनके सिंदत जो ज्ञान है, उसीको ज्ञान कहते हैं ॥ २५ ॥
तज्ज्ञानविषयं राजन्त्रवीमि त्वं शृणुष्व मे ॥
यज्ज्ञात्वेति च निर्वाणं मुक्त्वा संसृतिसागरम् २६

हे राजन्!इस ज्ञानके विषयको में कहता हूं तुम श्रवण करे। जिसके जाननेसे संसारसागरसे छूटकर मुक्त होजाओंगे॥२६॥

यदनादीन्द्रियहींनं गुणभुग्गुणवर्जितम् ॥ अव्यक्तं सदसद्गिमिन्द्रियार्थावभासकम्॥२७॥ जो अनादि इन्द्रियरहित सत्रजतमके गुणोंका भोक्ता, गुणवर्जित, अव्यक्त, सत्असत्से परे, इन्द्रियोंके विषयोंका मकाशक ॥ २०॥

विश्वभृचाखिळव्यापि त्वेकं नानेव भासते॥ - बाह्याभ्यन्तरतः पूर्णमसंगं तमसः परम्॥२८॥ -

विश्वका धारण करनेहारा, सम्पूर्णमें व्यापक, एकही ब्रह्म अनेकरूपसे भासता है, वह बाह्य भीतरसे पूर्ण, असंग और अंधकारसे परे हैं ॥ २८॥

दुर्ज्ञेयं चादिसूक्ष्मत्वादीप्तानामपि भासकम् ॥ ज्ञेयमेतादृशं विद्धि ज्ञानगम्यं पुरातनम् ॥२९॥ अत्यन्त सूक्ष्म होनेसे वह जाना नहीं जाता, ज्योतियोंका भी प्रकाश करनेवाला है, इस प्रकार ज्ञानसे जानने योग्य पुरातन पुरुषको होय ब्रह्म जानो ॥ २९॥ एतदेव परं ब्रह्म ज्ञेयमात्मा परोऽव्ययः ॥
गुणान्त्रकृतिजान्भुद्धेः पुरुषः प्रकृतेः परः ॥३०॥
यही परब्रह्म ज्ञेय है, यही आत्मा पर अव्यय मकृतिसे
परे पुरुष कहाता है, तथा प्रकृतिसे उत्पन्न हुए गुणोंको
भोगता है ॥ ३०॥

गुणैस्त्रिभिरियं देहे बभ्नाति पुरुषं दृढम् ॥ यदा प्रकाशः क्षांतिश्च वृद्धे सत्त्वे तदाधिकम् ३१॥ प्रकृतिके तीन गुणही इस पुरुषको देहमें बांधते हैं, जिस समय देहमें शांति और प्रकाशकी वृद्धि हो तब सतोगुणकी वृद्धि होती है ॥ ३१॥

लोभोऽशमः स्पृहारंभः कर्मणां रजसो गुणः॥ मोहोऽप्रवृत्तिश्चाज्ञानं प्रमादस्तमसो गुणः॥३२॥ लोभ, अशांति, स्पृहा, यह रजोग्रणके धर्म हैं, मोह, अप्रवृत्ति, अज्ञान, प्रमाद यही तमोग्रण जानना॥ ३२॥

सत्त्वाधिकः सुखं ज्ञानं कमसंगं रजोऽधिकः ॥
तमोऽधिकश्च लभते निद्रालस्यं सुखेतरत्॥३३॥
सतोग्रण अधिक होनेसे सुख ज्ञानकी , रजोग्रण अधिक
होनेसे कुर्मकी प्राप्ति,और तमोग्रण अधिक होनेसे सुखसे इतर

निद्रा और आलस्यकी प्राप्ति होती है ॥ ३३ ॥

# एषु त्रिषु प्रवृद्धेषु मुक्तिसंसृतिदुर्गतीः ॥ प्रयान्ति मानवा राजंस्तस्मात्सत्त्वयुतोभव ३४

इन तीनोंकी वृद्धिमें क्रमसे मुक्ति, संसार और दुर्गतिकी मनुष्योंको प्राप्ति होती है इस कारण हे राजन्! सतोग्रुणयुक्त हूजिये॥ ३४॥

ततश्च सर्वभावेन भज त्वं मां नरेश्वर ॥ भक्तया चाव्यभिचारिण्यासर्वत्रैवचसंस्थितम् ३५

हे नरेश्वर ! तदनन्तर सर्वभावसे तुम मेरा भजन करो, और निश्चल भक्तिसे सब स्थानमें मुझे स्थित जानो ॥ ३५ ॥

अमौ सूर्ये तथा सोमे यच तारास संस्थितम् ॥ विदुषि ब्राह्मणे तेजो विद्धितन्मामकं नृप॥३६॥

अग्नि, सूर्य, चंद्रमा, तारागण, विद्वान्, ब्राह्मणर्मे, जो तेज है वह मेराही तेज जानो ॥ ३६ ॥

अहमेवाखिलं विश्वं सृजामि विसृजामि च ॥ औषधीस्तेजसासर्वा विश्वंचाप्याययाम्यहम्३७

मेंही सम्पूर्ण संसारको उत्पन्न कर संहार करता हूं और अपने तेजसे औषधी और जगतको मेंही युक्त करता हूं॥३७॥ (१०२)

सर्वेन्द्रियाण्यधिष्ठाय जाठरं च धनंजयम् ॥ भुनिजमचाखिलानभोगानपुण्यपापविवर्जितः३८ और सम्पूर्ण इन्द्रियोंमं तथा उदरमें स्थित होकर धनञ्जयन नामक प्राण और जाठराग्रीरूपसे पापपुण्य रहित होकर सम्पूर्ण भोगोंको भोगता हूं ॥ ३८॥

अहं विष्णुश्च रुद्रश्च ब्रह्मा गौरी गणश्वरः ॥
इन्द्राद्या लोकपालाश्च ममेवांशसमुद्भवाः॥३९॥
मेंही विष्णु, बहादेव, रुद्र, गौरी, गणपति हूं, इन्द्रादिक लोकपाल, मेरेही अंशसे उत्पन्न हुए हैं ॥ ३९ ॥
येनयेनहि रूपेण जनो मां पर्युपासते ॥
तथातथा दर्शयामि तस्मै रूपं सुभक्तितः॥४०॥
जिस जिस रूपसे प्राणी मेरी, उपासना करते हैं, उनकी
भक्तिके अनुसार उन्हें वैसा वैसाही रूप दिखाता हूं ॥ ४० ॥
इति क्षेत्रं तथा ज्ञाता ज्ञानं ज्ञेयं मयेरितम् ॥
अखिलं भूपते सम्यगुपपन्नाय पृच्छते ॥ ४१ ॥
अखिलं भूपते सम्यगुपपन्नाय पृच्छते ॥ ४१ ॥
अत्तर्सादिति श्रीमद्रणेशगीतासूपनिषदर्थगर्भासुयोगामृताः
र्थशास्त्रे श्रीगणेशपुराणे उत्तर गजाननवरण्यसंवादे
क्षेत्रज्ञातृक्षेयविवेकयोगोनाम नवमोऽध्यायः ॥९॥

इस प्रकार क्षेत्र ज्ञाता ज्ञान ज्ञेयका विषय तमसे मैंने वर्णन किया, हे राजन् ! यह तुम्हारे प्रश्नका उत्तर सम्पूर्ण कहा, जो--तुमने पूछता था ॥ ४१ ॥

कैतरसदिति श्रीमद्रणेशगीतास्पनिषदर्थगर्भासु योगामृतार्थशास्त्रे श्रीगणेशपुराणे उत्तरखण्डे गजाननवरेण्यसंवादे पण्डित-ज्वाळामसादिमश्रकृतभाषाटीकायां क्षेत्रज्ञात्रज्ञेय वियेकयोगोनाम नवमोऽध्यायः॥९॥

## श्रीगजानान उवाच।

दैव्यासुरी राक्षसी च प्रकृतिस्त्रिविधा नृणाम् ॥ तासां फलानि चिह्नानि संक्षेपात्तेऽधुना ब्रवे॥१॥

श्रीगणेशजी बोले-दैवी, आसुरी, राक्षसी तीन प्रकारकी मनुष्योंकी प्रकृति होती है, अनेक फल और चिह्न संक्षेपसे वर्णन करते हैं ॥ १॥

आद्या संसाधयेन्सुक्तिं द्वे परे बन्धनं नृप ॥ चिह्नं ब्रवीमि चाद्यायास्तन्मे निगदतः शृणु २॥

दैवी प्रकृति मुक्तिकी साधना करती है, आगेकी दोनों बंधनमें डालती हैं। इनमें पहले दैवी प्रकृतिके चिह्न कहता हूं सो तुम मुनो ॥ २॥ ( १०४ )

अपैशुन्यं द्याकोधोऽचापल्यं धृतिरार्जवम् ॥ तेजोऽभयमहिंसा चक्षमाशौचममानिता॥ ३॥ चुगली न करना,दया, अक्रोध, धैर्घ्य,अचपलता, आर्जव, तेज, अभय, अहिंसा, क्षमा, शौच, निरभिमान ॥ ३ ॥ इत्यादि चिह्नमाद्याया आसुर्याः शृषु सांप्रतम् ॥ अतिवादोऽभिमानश्च दर्पोऽज्ञानं सकोपता ॥ ४॥ इत्यादि चिद्रयुक्त देवी प्रकृति समझनी । अब आसुरीके चिद्र सुनो-अतिवाद, अभिमान, द्र्प, अज्ञान, क्रोध ॥ ४ ॥ आसुर्या एवमाद्यानि चिह्नानि प्रकृतेर्नृप ॥ निष्टुरत्वं मदो मोहोऽहंकारो गर्व एव च ॥ ५ ॥ हे राजन् ! यह आसुरी प्रकृतिके चिह्न हैं, निष्दुरता,मद, मोह, अहंकार, गर्व॥ ५॥ द्वेषोऽहिंसाऽदया क्रोध औद्धत्यं दुर्विनीतता ॥ अभिचारिककर्तृत्वं क्रूरकर्मरतिस्तथा ॥ ६ ॥ देप, हिंसा, अद्या, कोध, उद्यत्ता, विनयहीनता, दूसरोंके नाशके निामत्त कर्मारंभ, ऋर कर्मोंमें प्रीति ॥ ६ ॥ अविश्वासः सतां वाक्येऽशुचित्वं कर्महीनता ॥ निन्दकत्वं च वेदानां भक्तानामसुरद्विषाम् ॥७॥

श्रेष्ठ पुरुषोंके वाक्यमें अविश्वास, अपवित्रता, कर्मोंका न करना, वेद और देवताओंकी निन्दा करना ॥ ७ ॥

मुनिश्रोत्रियविप्राणांतथा स्मृतिपुराणयोः॥ पाखण्डवाक्येविश्वासःसंगतिर्मिलिनात्मनाम् ८

मुनि, श्रोत्रिय, ब्राह्मण, तथा स्मृति, पुराणकी निन्दा, पाखण्ड वाक्यमें विश्वास, दुष्टों तथा मलीन पुरुषोंकी संगति करनी ॥ ८ ॥

सद्म्भकर्मकर्तृत्वं स्पृहा च प्रवस्तुषु ॥
अनेककामनावत्त्वं सर्वदाऽनृतभाषणम् ॥ ९ ॥
पांखड सहित कर्म करना, दूसरेकी वस्तुओंमें इच्छा,
अनेक कामना होनी, सदा झूंठ बोलना ॥ ९ ॥
परोत्कर्षासहिष्णुत्वं परकृत्यपराहतिः ॥
इत्याद्या बहवश्चान्ये राक्षस्याः प्रकृतेर्गुणाः॥ १ ॥

दूसरेकी उत्कर्षता न सहनी, दूसरेके कृत्यको नष्ट करना, इत्यादिक बहुत सारे राक्षसी प्रकृतिके ग्रुण हैं ॥ १० ॥

पृथिव्यां स्वर्गलोके च परिवृत्य वसन्ति ते ॥ मद्रिक्तरिहता लोका राक्षसीं प्रकृतिं श्रिताः ११

पृथ्वी और स्वर्ग लोकमें यह सब ग्रुण रहते हैं.जो लोग मेरी भक्तिसे रहित हैं,वेही राक्षसी प्रकृतिको प्राप्त हुए हैं॥११॥ तामसीं ये श्रिता राजन्यान्ति ते रौरवं ध्रुवम् ॥ अनिर्वाच्यं च ते दुःखं भुअते तत्र संस्थिताः १२ हे राजन!जो तामसी प्रकृतिको प्राप्त हुए हैं,वे रारैवनरकको प्राप्त होते हैं,वहां वे अकथनीय दुःखको अवस्य भोगते हैं १२॥ देवान्निःसृत्य नरकाज्जायन्ते भुवि कुञ्जकाः ॥
जान्यकारणकारे जात्यन्धाःपङ्गवो दीना हीनजातिषु ते नृप १३ कदाचित् दैववश नरकसे निकलकर पृथ्वीमें कुबडे होते हैं वा जन्मान्ध, लँगडे, दीन और हीन जातिमें जन्म लेते हैं १३ पुनः पापसमाचारा मय्यभक्ताः पतन्ति ते ॥ उत्पतन्तिहि मद्भक्तायांकांचिद्योनिमाश्रिताः १४ पापाचरणवाले मुझमें भक्ति न करनेवाले पतित होते हैं, चाहें किसी योनिमें जन्म हैं परन्तु मेरे भक्त नष्ट नहीं होते, उद्धार होजाते हैं ॥ १४ ॥ लभन्ते स्वर्गतिं यज्ञैरन्यैर्धर्मेश्च भूमिए॥ मुलभा सा सकामानां मयिभक्तिः सुदुर्लभा १५ हे राजन् ! यज्ञसे अथवा दूसरे कर्मोंसे स्वर्गकी गति प्राप्त होती है, सो यह सकामी पुरुषोंको सुलभ है, परन्तु सुझमें भक्ति होनी दुर्लभ है ॥ १५ ॥

विमुढा मोहजालेन बद्धाः स्वेन च कर्मणा ॥ अहं हन्ता अहं कर्त्ता अहं भोतित वादिनः १६॥ मूर्व लोग मोहजाल तथा अपने कर्मों से बंधनमें पडते हैं. वे मैंही इन्ता, मेंही करता, मैंही भोक्ता ऐसे कहा करते हैं १६॥ अहमेवेश्वरः शास्ता अहं वेत्ता अहं सुखी ॥ एतादृशीमतिर्नृणामधः पातयतीह् तान्। ११७॥ मैं ईश्वर, मैं शिक्षक, मैं जाननेवाला, मैंही सुखी हूं, इस प्रकारकी मति मनुष्योंको नरकमें लेजाती है ॥ १७॥ तस्मादेतत्समुत्सृज्य देवीं प्रकृतिमाश्रय ॥ भक्तिं कुरु मदीयां त्वमनिशं दृढचेतसा ॥१८॥ इस कारण इसको छोडकर दैवी प्रकृतिको आश्रय करो और तुम दढ चित्तसे मेरी दढ भक्ति करो॥ १८॥ सापि भक्तिस्त्रिधा राजन्सात्त्विकी राजसीतरा॥ यदेवान्भजते भक्तया सात्त्विकी सामताशुभा १९

हे राजन् । वह भक्ति सान्तिकी राजसी तामसी इन भेदोंसे तीन प्रकारकी है, जो भक्तिसे देवताओंको भजन करते हैं, वह संान्तिकी भक्ति है ॥ १९ ॥

राजसी सातु विज्ञेया भक्तिर्जन्ममृतिप्रदा ॥ यद्यक्षांश्रेव रक्षांसि यजन्ते सर्वभावतः ॥ २०॥ और राजसी भक्ति जन्म मृत्यु देनेवाली है, जिसमें सर्वभावसे यक्ष और राक्षसोंकी पूजा होती है ॥ २०॥

वेदेनाविहितंकूरं साहंकारं सदम्भकम् ॥ भजन्ते प्रतभूतादीन्कर्म कुर्वन्ति कामुकम्॥२१॥

वेद विधानसे रहित क्रूर अहंकार तथा दम्भता सहित जो प्रेतभूतादिकोंको भजते हैं और कामुक कर्म करते हैं ॥२१॥

शोषयन्तो निजं देहमन्तःस्थं मां दृढायहाः ॥ तामस्येतादृशी भक्तिर्नृणां सा निरयप्रदा ॥२२॥

अपने देहको शोषते हैं और हृदयमें स्थित मुझकूं हृढ अग्रह करते हैं यह तामसी भक्ति है जो मनुष्योंको नरक देने-हारी है ॥ २२॥

# कामो लोभस्तथा क्रोधो दंभश्चत्वार इत्यमी॥ महाद्वाराणि वीचीनां तस्मादेतांस्तु वर्जयेत्२३॥

ॐ तत्सदिति श्रीमद्गणेशगीतासूपनिषदर्थगर्भासु योगासु-तार्थशास्त्रे श्रीगणेशपुराणे उ० श्रीगजाननवरेण्य-संवादे उपदेशयोगो नाम दशमोऽध्यायः॥ १०॥

काम, लोम, क्रोध, दंभ यह नरकके चार महाद्वार हैं इस कारण इनको त्यागना चाहिये॥ २३॥

ॐतत्सिदिति श्रीमद्रणेशगीतास्पिनिषदर्थगभीसु योगामृतार्ध-शास्त्रि श्रीगणेशपुराणे उ०श्रीगजाननवरेण्यसम्वादे पण्डित-ज्वालाप्रसादमिश्रकृतभाषाठीकायामुपदेशयोगोनाम दशमोऽध्यायः॥ १०॥

॥ श्रीगजानन उवाच॥

तपोऽपि त्रिविधं राजन्कायिकादिप्रभेदतः॥ ऋजुतार्जवशौचानि ब्रह्मचर्यमहिंसनम्॥ १॥

श्रीगणेशजी बोले हे राजन्।कायवचनमन इनभेदोंसे तपभी तीन प्रकारकाहै ऋजुता, आर्जव, पवित्रता, ब्रह्मचर्य, अहिंसा १ गुरुविज्ञदिजातीनां पूजनं चासुरद्विषाम् ॥ स्वधर्मपालनं नित्यं कायिकं तप ईदृशम् ॥२॥ गुरु, पण्डित, ब्राह्मण देवतोंका पूजन करना, नित्य स्वधर्म

पालन करना, यह कायिक तप कहा है ॥ २ ॥

ः मर्मास्पृक्च प्रियं वाक्यमनुद्रेगं हितं ऋतम् ॥ अधीतिर्वेदशास्त्राणां वाचिकं तप ईदृशम् ॥३॥ हृदयप्राहक प्रिय वचन बोलना, उद्देग रहित हितकारी और सत्य भाषण करना, वेदशास्त्रोंका पढना यह वचनका तप कहा है ॥ ३ ॥

अन्तःप्रसादःशान्तत्वं मौनमिन्द्रियनिग्रहः॥ निर्मलाशयता नित्यं मानसं तप ईदृशम् ॥४॥ अन्तःकरण प्रसन्न, शान्ति, मौन, जितेन्द्रियता, सदा निर्मेल भाव रखना, यह मानसिक तप है ॥ ४ ॥

अकामतः श्रद्धया च यत्तपः सात्त्विकं च तत्॥ ऋद्वचे सत्कारपूजार्थं सदम्भं राजसं तपः ॥५॥

अकामता और श्रद्धांसे जो तप किया जाता है, वह सास्विक है, ऐश्वर्य सत्कार पूजाके निमित्त और दम्भ सहित जो किया जाता है वह राजसी तप है ॥ ५॥

तद्स्थिरं जन्ममृती प्रयच्छिति न संशयः ॥
परात्मपीडकं यच्च तपस्तामसमुच्यते ॥ ६ ॥
रजोग्रणी तप जन्म मृत्यु और अस्थिरताका देनेहारा है
और जिसमें दूसरेको पीडा हो वह तमोग्रणी तप है ॥ ६ ॥
विधिवाक्यप्रमाणार्थ सत्पात्रे देशकालतः ॥
श्रद्धया दीयमानं यद्दानं तत्सात्त्वकं मतम् ॥ ॥।
विधियुक्त प्रमाणपूर्वक देशकालमें श्रद्धापूर्वक जो दान दिया

जाता है वह सात्त्विक दान है ॥ ७॥

उपकारं फलं वापि काङ्कद्भिदीयते नरैः ॥ क्रेशतो दीयमानं वा भक्तया राजसमुच्यते ॥८॥ और जो उपकार वा फलकी कामनासे मनुष्य दान करते हैं ऐसा दान जो क्लेश अथवा भक्ति किसी प्रकारसे दिया वह राजसी दान कहाता है॥ ८॥

अकालदेशतोऽपात्रेऽवज्ञया दीयते तु यत् ॥ असत्काराज्ञ यद्दत्तं तद्दानं तामसं स्मृतम् ॥९॥ जो देश काल रहित अपात्रमें दिया जाता है, अथवा जो दान अवहास दिया जाता है, वह तमोग्रणी दान है ॥९॥ ज्ञानं च त्रिविधं राज्य शृणुष्व स्थिरचेतसा ॥ त्रिधा कर्म च कत्तीरं ब्रवीमि ते प्रसंगतः ॥१०॥ हे राजन ! मन लगाकर सुनो, ज्ञानभी तीनही प्रकारका है, कर्म और कर्त्ताभी तीनही प्रकारके हैं, सो में प्रसंगसे कहता है १० नानाविधेषु भूतेषु मामेकं वीक्षते तु यः ॥ नाशवत्सु च नित्यं मां तज्ज्ञानं सात्त्विकंनृप ११

जो अनेक प्रकारके प्राणियोंमें एक मुझहीको देखता,भूतों-को नाशवान और मुझे नित्य जानता है, हे राजन् ! वह सात्त्विक ज्ञान है॥ ११॥

तेषु वेत्ति पृथग्भूतं विविधं भावमाश्रितः ॥
मामव्ययं चतज्ज्ञानं राजसं परिकीर्तितम् १२॥
और उन भूतोंसे मुझे पृथक् देखकर जो अनेक भावका
आश्रय करते हैं और अव्यय जानते हैं, इस ज्ञानका नाम
राजसी है ॥ १२ ॥

हेतुहीनमसत्यं च देहात्मविषयं च यत्॥ असद्ल्पार्थविषयं तामसं ज्ञानमुच्यते॥ १३॥

हेतरहित, असत्य, तथा देह और आत्माको एक मानना, क्रर और थोडे अर्थयुक्त विषयोंमें लगना इस ज्ञानका नाम तामसी है।। १३॥

भेदतिम्निविधं कर्म विद्धि राजन्मयेरितम् ॥ कामनाद्वेषदम्भैर्यद्रहितं नित्यकर्म यत् ॥ १४ ॥

हे राजन् ! सतु,रज,तम इन भेदोंसे कर्म भी तीन प्रकारका है कामना,द्रेष और दंभरहित जो नित्य कर्म है ॥ १४ ॥

कृतं विना फलेच्छां यत्कर्म सात्त्विकमुच्यते ॥ यद्वहक्केशतः कर्म कृतं यच फलेच्छया ॥ १५॥

और फलकी इच्छा रहित जो कर्म किया जाता है, वह सात्त्विक कहाता है और जो बहुत क्लेश तथा फलकी इच्छासे किया है ॥ १५॥

कियमाणं नृभिर्दम्भात्कर्म राजसमुच्यते ॥ अनपेक्ष्य स्वशक्तिं यद्र्थक्षयकरं च यत् ॥१६॥

और जिसको मनुष्य दंभपूर्वक करते हैं वह राजसी कर्म कहाता है और जो अपनी शांक्तिके बाहर तथा अर्थका क्षय करनेहारा कर्म किया जाता है॥ १६॥

अज्ञानात्त्रियमाणं यत्कर्म तामसमीरितम् ॥
कर्तारं त्रिविधं विद्धि कथ्यमानं मया नृप । १९॥
तथा जो अज्ञानसे कर्म किया जाता है वह तामसी कहाता
है. इसी प्रकार हे राजन् ! तीन प्रकारके कर्ता होते हैं ॥१७॥
धैर्योत्साही समोऽसिद्धौसिद्धौ चाविकियस्तुयः।
अहंकरविमुक्तो यः स कर्ता सात्त्विको नृप १८।
हे राजन् ! धैर्य उत्साह युक्त सिद्धि असिद्धिमें समान दृष्टिवाले, विकार और अहंकार रहित सात्विकी कर्ता कहाते हैं १८

कुर्वहर्न्षे च शोकं च हिंसां फलस्पृहां च यः ॥ अञ्जूचिर्कुन्धको यश्च राजसोऽसौ निगद्यते १९॥

जो हर्ष शोक सहित कर्म करते, हिंसा और फलमें इच्छा रखते हैं, जिनमें अपवित्रता और लोभ है, वह राजसी कर्ता कहे जाते हैं ॥ १९॥

प्रमादाज्ञानसहितः परोच्छेदपरः शठः ॥ अलसस्तर्कवान्यस्तुकर्ताऽसौताम सो मतः २० प्रमाद और अज्ञान सहित दूसरोंके नाञ्च करनेहारे मूर्व आलसी और जो तर्क करनेवाले हैं वे तामसी कर्ता हैं॥२०॥

#### सुखं च त्रिधिवं राजन्दुःखं च क्रमतः श्रृणु ॥ सात्त्विकं राजसं चैव तामसं च मयोच्यते २१॥

हे राजन ! इसी प्रकार सुख दुःखभी तीन प्रकारके हैं, बह तुम क्रमसे सुनो, इनकेभी सात्विक, राजस, तामस भेद हैं सो मैं कहता हूं ॥ २१॥

#### विषवद्गासते पूर्वे दुःखस्यान्तकरं च यत् ॥ इच्छमानं तथा वृत्त्या यदन्तेऽमृतवद्भवेत् २२॥

जो पहले तौ विषकी समान प्रतीत हो और दुःखका अन्त करनेवाला हो और मनोवृत्तिसे इच्छा किया दुआ जो अन्तमें अमृतकी समान हो ॥ २२॥

#### प्रसादात्स्वस्य बुद्धर्यत्सात्त्विकं सुखमीरितम् ॥ विषयाणां तु यो भोगो भासतेऽमृतवत्पुरा २३॥

और जो अपनी बुद्धिको प्रसन्न करनेहारा हो,वही सात्विक सुख वर्णन किया है, और जो विषयोंका भोग प्रथम ती अमृतकी समान विदित हो ॥ २३॥

हालाइलमिवान्ते यद्राजसं सुखमीरितम् ॥ तन्द्राप्रमादसंभूतमालस्यप्रभवं च यत् ॥ २४॥ और अन्तमें विषकी समान फल दे, उसे राजसी सुख फहते हैं, और जो तन्द्रा तथा प्रमादसे उत्पन्न हुआ और जो आलस्यसे हुआ है ॥ २४ ॥

## सर्वदा मोहकं स्वस्य सुखं तामसमीदृशम्॥ न तदस्ति यदेतैर्यन्सुक्तं स्यात्रिविधेर्युणैः॥२५॥

तथा जो अपनेको सदा मोह करता है, उसका नाम तामसी सुख है, ऐसा कोई भी प्राणी नहीं जो इन तीनों गुणोंसे मुक्त हो ॥ २५ ॥

#### राजन्त्रसापि त्रिविधमोंतत्सिद्ति भद्तः ॥ त्रिलोकेषु त्रिधाभूतमिकलं भूप वर्तते ॥ २६ ॥

हे राजन ! ब्रह्म भी तौ (ॐ) (तत्) (सत्) इस भेदसे तीन प्रकारका है, हे राजन ! वह तीन प्रकारसे ब्रह्म त्रिलोकीमें व्याप्त है ॥ २६॥

#### ब्रह्मक्षत्रियविद्रशूद्धाः स्वभावाद्भिन्नकर्मिणः ॥ तानि तेषां तु कर्माणि संक्षेपात्तेऽधुना वदे ॥२०॥

ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र, यह स्वभावसेही भिन्न २ कर्म करनेवाले हैं, इनके कर्म संक्षेपते मैं तुमसे कहताहूं॥ २०॥ अन्तर्बाह्येन्द्रियाणां च वश्यत्वमार्जवं क्षमा॥
नानातपांसि शौचं च द्विविधंज्ञानमात्मनः २८

बाह्य और अन्तर इन्द्रियोंका वश करना, सरलता, क्षमा, अनेक प्रकारके तप,पवित्रता,दोनों प्रकार आत्माका ज्ञान २८॥

वेदशास्त्रपुराणानां स्मृतीनां ज्ञानमेव च ॥ अनुष्टानं तदर्थानां कम ब्राह्मसुदाहतम् ॥ २९॥

े वेद शास्त्र पुराण और स्मृतियोंका ज्ञान होना और उनके अथाका अनुष्ठान करना, यह ब्राह्मणके कर्म हैं ॥ २९ ॥

दाढर्चे शौर्येच दाक्ष्यंच युद्धे पृष्ठाप्रदर्शनम् ॥ शरण्यपालनं दानं धृतिस्तेजः स्वभावजम् ३०

दृदता, श्रूरता, खतुरता, युद्धसे पलायन न करना, शरणा-गतकी रक्षा, दान, धैर्य, स्वाभाविक तेज ॥ ३० ॥

प्रभुता मन औन्नत्यं सुनीतिलोंकपालनम् ॥ पञ्चकमीधिकारित्वं क्षात्रं कर्म समीरितम् ३१॥

प्रभुता, मनकी उदारता, अच्छीनीति, लोकपालन इन पांच-कर्मों में अधिकार यह क्षत्रियोंका स्वाभाविक कर्म है ॥ ३१॥ नानावस्तुक्रयो भूमेः कर्षणं रक्षणं गवाम् ॥ त्रिधाकर्माधिकारित्वंवैश्यकर्म समीरितम् ३२॥ अनेक प्रकारकी वस्तुओंका क्रय, विक्रय, पृथ्वीकर्षण अर्थात् खेती आदि करना,गायोंकी रक्षा करना, इन तीन प्रका-

रके कमोंमें वैश्यका अधिकार है, यहा वैश्यके कर्म हैं ॥३२॥

दानं द्विजानां शुश्रूषा सर्वदा शिवसेवनम् ॥ एतादृशं नरव्यात्र कर्म शौद्रमुदीरितम् ॥ ३३॥

दान, ब्राह्मणोंकी सेवा, सदाशिवजीकी सेवा, हे राजन्। यह शुद्रोंका स्वकर्म वर्णन किया ॥ ३३ ॥

स्वस्वकर्मरता एते मय्यर्प्याखिलकारिणः ॥ मत्त्रसादात्स्थरं स्थानं यान्ति ते परमं नृप३४

यह सब वर्ण अपने अपने कर्म यथावत करते हुए और सम्पूर्ण कर्म मुझे अर्पण करते हुए मेरी कृपासे निश्चल परम स्थानको गमन करते हैं॥ ३४॥

इति ते कथितो राजन्त्रसादाद्योग उत्तमः॥ सांगोपांगःसविस्तारोऽनादिसिद्धो मया त्रिय३५

हे राजन इस प्रकार तेरे खेहसे अंग उपांग सहित निस्तार पूर्वक अनादि सिद्धयोग वर्णन किया, यह योग परमोत्तम है३५

युक्ष्व योगं मयाख्यातं नाख्यातं कस्यचिन्नृप ॥ गोपयैनं ततः सिद्धिं परां यास्यस्यनुत्तमाम ३६

हे राजन् ! इस मेरे कहे योगको धारण करो और किसीसे इसे मत कहा,जो तुम इसे ग्रप्त रक्लोगे तो परम उत्तम सिद्धि-को माप्त होंगे ॥ ३६॥

#### च पुरे हे अपने **व्यास उवाच**ी पुराव के प्र

इति तस्य वचः श्रुत्वा प्रसन्नस्य महात्मनः ॥ गणेशस्य वरेण्यः सं चकारं च यथोदितम्३७॥

व्यासजी बोले इस प्रकार प्रसन्नचित्त महात्मा गणेशजीके वचन सनकर राजा वरेण्य उनके वचनके अनुसार करता हुआ ॥ ३७॥

त्यक्तवा राज्यं कुटुम्बं च कान्तारंप्रययौ रयात्। उपदिष्टं यथा योगमास्थाय मुक्तिमाप्तवान् ३८॥

राज्य और कुटुम्बको त्यागनकर वेगसे वनको चलागया, उपदेश किये योगर्मे यथास्थित हो मुक्त होगया ॥ ३८॥ इमं गोप्यतमं योगं शृणोति श्रद्धया तु यः॥ सोऽपिकैवल्यमाप्रोति यथा योगी तथैव सः ३९ इस महाग्रुप्त योगको जो कोई श्रद्धासे श्रवण करता है,वह भी मुक्तिको प्राप्त होजाता है, जिस प्रकार योगी होते हैं॥३९॥ य इमं श्रावयेद्योगं कृत्वा स्वार्थ सुबुद्धिमान् ॥ यथा योगी तथा सोऽपि परं निर्वाणमुच्छति ४० जो बुद्धिमान् इस योगको स्वार्थके निमित्त भी सुनाता है वह भी योगीकी समान मुक्त होजाता है ॥ ४० ॥ यो गीतां सम्यगभ्यस्य ज्ञात्वा चार्थं गुरोर्मुखात्। कृत्वा पूजां गणेशस्य प्रत्यहं पठते तु यः॥४१॥ जो इस गीताको भलीपकार अभ्यास कर गुरुमुखसे इसका अर्थ जानकर गणेशकी पूजाकर प्रतिदिन पाठ करता है॥४१॥ एककालं द्विकालं वा त्रिकालं वापि यः पठेत् ॥ ब्रह्मीभूतस्य तस्यापि दर्शनान्युच्यते नरः ४२॥

जो एक काल दो काल वा तीनों कालमें इसको पढता हैं वह बहा स्वक्षपको प्राप्त होजाता है, उसके दुर्शनसे मनुष्य मुक्त होजाता है ॥ ४२ ॥

न यज्ञैर्न ब्रतिर्दानेर्नामिहोत्रेर्महाधनैः॥ न वेदैः सम्यगभ्यस्तैः सम्यग्जातैःसहाङ्गकैः ४३ न यज्ञ, न व्रत, न दान, न अग्निहोत्र, न महाधन, न वेदोंके उत्तम अभ्यास, न सांग ज्ञानसे ॥ ४३ ॥

पुराणश्रवणैर्नेव न शास्त्रेः साधुचिन्तितेः ॥ प्राप्यते ब्रह्म परममनया प्राप्यते नरेः ॥ ४४॥

न पुराणोंके श्रवणसे, न अच्छा चिंतन किये हुये शास्त्रोंसे हेसी बहाकी प्राप्ति होती है, जैसी इस गीतासे मनुष्यको माप्त होती है ॥ ४४

ब्रह्मन्नो मद्यपस्तेथी गुरुतल्पगमोऽपि यः ॥ चतुर्णी यस्तु संसर्गी महापातककारिणाम्॥४५॥

बहाइत्यारा, मचपी, चोर, गुरुदारगामी, चारों वर्णोंमें गमन करनेहारे तथा और भी महापाप करनेहारे ॥ ४५ ॥

## स्रीहिंसागोवधादीनां कत्तारो ये च पापिनः॥ ते सर्वे प्रतिमुच्यन्ते गीतामेतां पठन्ति चेत्४६॥

स्त्रीहिंसा, गोवध करनेहारे तथा और भी पापी वे सब इस गीताके पढनेसे छूट जाते हैं ॥ ४६॥

यः पठेत्त्रयतो नित्यं स गणेशो न संशयः ॥ चतुर्थ्योयः पठेद्रक्तयासोऽपिमोक्षाय कल्पते४७

जो नियमसे इसे नित्य पढते हैं वह निःसन्देह गणेश हैं, और जो चतुर्थींके दिन भक्तिसे पढते हैं, वहभी मुक्त हो जाते हैं॥ ४७॥

तत्तत्क्षेत्रं समासाद्य स्नात्वाभ्यर्च्य गजाननम् ॥ सकुद्गीतां पठन्भत्तया ब्रह्मभूयाय कल्पते ॥४८॥

उनउन क्षेत्रोंमें प्राप्त होकर स्नानकर गणेशजीका पूजन कर एकवारभी भक्तिसे गीताका पाठ करें ती, ब्रह्मस्वरूपको प्राप्त होता है ॥ ४८॥

भाद्रे मासे सिते पक्षे चतुथ्यी भक्तिमात्ररः॥ कृत्वा महीमयीं मूर्तिगणेशस्य चतुर्भुजाम्४९॥ भादींके महीनेके शुक्छ पक्षमें चौथके दिन भाक्तिपूर्वक मृत्तिकाकी चतुर्भुजी मृति बनाकर ॥ ४९ ॥

सवाहनां सायुधां च समभ्यर्च्य यथाविधि ॥ यः पठेत्सप्तकृत्वस्तु गीतामेतां प्रयत्नतः॥५०॥

वाहन और आयुधसहित विधिपूर्वक पूजन करके,जो यत्र-पूर्वक सातवार गीताका पाठ करता है ॥ ५० ॥

ददाति तस्य संतुष्टो गणेशो भोगमुत्तमम् ॥ पुत्रान्पौत्रान्धनं धान्यं पशुरत्नादिसंपदः ५१॥

उसको संतुष्ट होकर गणेशजी पुत्र, पौत्र, धन, धान्य, पशु, रत्नादि संपत् और अनेक भोग प्रदान करते हैं ॥ ५१ ॥

विद्यार्थिनो भवेदिद्या सुखार्थी सुखमाप्नुयात् ॥ कामानन्याँ छभेत्कामी सुक्तिमन्तेप्रयान्तिते ५२

इति श्रीगणेशपुराणे श्रीमद्गणेशगीतास्पानेषदर्थगर्भासु योगामृतार्थशास्त्रे श्रीगजाननवरेण्यसम्बादे त्रिविधः वस्तुविवेकनिरूपणं नामेकादशोऽध्यायः॥११॥ श्रीगजाननार्पणमस्तु ॥

#### (१२४) गणेशगीता अ० ११.

विद्यार्थी विद्या, सुखार्थी सुख, कामार्थी कामको प्राप्त होकर अन्तमें मुक्तिको प्राप्त होते हैं ॥ ५२ ॥ ॐतस्यदिति श्रीमद्गणेशगीतासूपनिषद्धगर्भासु योगामृतार्थशास्त्रे श्रीमद्गजाननवरेण्यसंवादे कारवायनगोत्रोद्भवकामेश्वरनाथ-संस्कृतपाठशालामुख्याध्यापकपंडितज्वालामसादिमश्र कृतभाषाठीकायां विविधवस्तुविवेकनिक्रपणं नामैकादशोऽध्यायः ॥ ११ ॥

> व्योम बाण अरु अङ्क शाशि, सम्बत्सर सुखदान ॥ पौषपूर्णिमा रविदिवस, पूर्ण कियो शुभज्ञान ॥ श्रीगणेशार्पणमस्तु.।



## हमारे यहाँसे प्रकाशित कुछ अन्य ग्रन्थ,

गणेशगीता - हिन्दी टीका
शिवगीता- हिन्दी टीका
देवीगीता-हिन्दी टीका
अष्टावकगीता-हिन्दी टीका
गुरुगीता-भाषा व्याख्या
आतम बोध-भा. टी.
तत्व बोध-हिन्दी टीका
वेदान्त परिभाषा-शिखामणि और

मणिप्रभा - संस्कृत टीका

विचार सागर-पीताम्बर वृत्रि प्रभाकर सुन्दर विलास

विचार चन्द्रोदय

भगवद्-गीता-मूल ताबीजी गोरक्ष पद्धति - हिन्दी टीका बृहद्योग सोपान- हिन्दी टीका शिव संहिता- हिन्दी टीका शिव स्वरोदय - हिन्दी टीका हठयोग प्रदीपिका - हिन्दी टीका आन्द्रिक कर्म सूत्रावली (मुलमात्र) मौभाग्य लक्ष्मी- भाषा टीका ग्रह शांती- भाषाटीका दवात पूजन मंगलाष्टक शाखोच्चार मलशांति - मुल वासिष्ठी हवन पद्धति-हिन्दी टीका विष्णु पूजन विधि-हिन्दी टीका विवाह सोपांगविधि- हिन्दी टीका

सर्वदेव प्रतिष्ठा प्रकाश- मुल सकाम शिवपूजन विधान हिन्दीटीका स्वस्तिवाचन (पूण्याहवाचन) गरुडपुराण - ( प्रेतकल्प ) कार्तिकमाहातम्य (पद्मपूराणोक्त) वा. रामायण सुन्दरकाण्ड (मूल) चमत्कार चिन्तामणि-हिन्दी टीका ज्योतिषसार- भाषाटीका प्रश्न शिरोमणि- भाषाटीका बालबोध ज्योतिष-मुहुर्ते चिन्तामणि भाषाटीका मुह्त प्रकाश- भाषाटीका विश्वकर्मा प्रकाश- भाषाटीका अघोरीतन्त्र- भाषाटीका अष्टिसिद्धि भाषाटीका

हमारे प्रकाशनों की अधिक जानकारी व खरीद के लिये हमारे निजी स्थान

खेमराज श्रीकृष्णदास

अध्यक्ष : श्रीवैंकटेश्वर प्रेस, ९१/१०९, खेमराज श्रीकृष्णदास मार्ग, ७ वी खेतवाडी बॅक रोड कार्नर, मुंबई - ४०० ००४. दुरभाष/फैक्स-०२२-२३८५७४५६.

खेमराज श्रीकृष्णदास

६६, हडपसर इण्डस्ट्रियल इस्टेट, पुणे - ४११ ०१३. दूरभाष-०२०-२६८७१०२५. फैक्स -०२०-२६८७४९०७.

गंगाविष्णु श्रीकृष्णदास, लक्ष्मी वेंकटेश्वर प्रेस व बुक डिपो श्रीलक्ष्मीवेंकटेश्वर प्रेस बिल्डींग, जूना छापाखाना गली, अहित्याबाई चौक. कल्याण, जि. ठाणे, महाराष्ट्र - ४२१ ३०१ दरभाष/फैक्स- ०२५१-२२०९०६१.

खेमराज श्रीकृष्णदास चौक, वाराणसी (उ.प्र.) २२१ ००१. दरभाष - ०५४२-४२००७८. हमारे प्रकाशनों की अधिक जानकारी व खरीद के लिये हमारे निजी स्थान : खेमराज श्रीकृष्णदास

अध्यक्ष : श्रीवेंकटेश्वर प्रेस, ९१/१०९, खेमराज श्रीकृष्णदास मार्ग, ७ वी खेतवाडी बॅंक रोड कार्नर, मुंबई - ४०० ००४. दूरभाष/कैक्स-०२२-२३८५७४५६.

खेमराज श्रीकृष्णदास

६६, हडपसर इण्डस्ट्रियल इस्टेट, पुणे - ४११ ०१३. दूरभाष-०२०-२६८७१०२५, फैक्स -०२०-२६८७४९०७.

गंगाविष्णु श्रीकृष्णदास, लक्ष्मी वेंकटेश्वर प्रेस व बुक डिपो श्रीलक्ष्मीवेंकटेश्वर प्रेस बिल्डींग, जूना छापाखाना गली. अहिल्याबाई चौक, कल्याण, जि. ठाणे, महाराष्ट्र - ४२१ ३०१. द्रभाष/फैक्स- ०२५१-२२०९०६१.

खेमराज श्रीकृष्णदास चौक, वाराणसी (उ.प्र.) २२१ ००१. दूरभाष - ०५४२-४२००७८.

